ЭПИГРАФ

"О, если бы нашлись посвященные христиане, если бы повсюду проявлялась христоподобная последовательность и вера, движимая любовью и очищающая душу! Да поможет нам Бог покаяться и превратить нашу неповоротливость в посвященную деятельность. Да поможет нам Бог доказать словами и делами, что мы берем на себя бремя заботы о гибнущих душах" (Свидетельства для Церкви, т. 8, стр. 27).

ПРЕДИСЛОВИЕ

"Осознание опасности, которой мы подвергаемся, ошибочно понимая Царство Божье, побудила меня написать эту небольшую книгу. Трагедия учеников может стать нашей трагедией", – пишет Алехандро Буйон.

Что такое Царство Божье? Вокруг этого вопроса строится содержание книги. Он красной нитью проходит через все главы, и автор хочет ответить нам на этот животрепещущий для народа Божьего, живущего в последнее время, вопрос.

В Царстве Божьем есть учреждения, бюджет, графики, проводятся финансовые операции, но намного превосходит все это. Самое ужасное, что может произойти с нами, это впасть в заблуждение, думая, что Царство Божье напрямую связано с ростом показателей, и придти к выводу, что для того, чтобы Царство Божье росло, необходимо следовать стратегиям, увеличивающим количество членов Церкви и финансовые фонды. Но это не вопрос методов или талантов, и не имеет ничего общего с человеческими возможностями. Хороший менеджер может заставить структуру развиваться. Для этого нет нужды в Святом Духе. Вызов, стоящий перед Церковью – духовный рост каждого христианина.

Всякого, принявшего Христа в своем сердце, Господь обязывает участвовать в великом деле созидания победоносной Церкви, отражающей славу Божью. Это самое горячее желание Господа, и это миссия, которую Он поручает каждому из нас, верующих в Него.

Если, как пишет Е. Уайт, слава Божья это Его характер, тогда отражать славу Божью означает участвовать в Его любви, потому что Бог есть любовь. Это означает любить Бога и любить людей, за которых умер Христос.

Приводить души к ногам Учителя это неотъемлемая часть духовного роста. Цель духовного роста – отражать характер Христа, и, следовательно, приводить других к Его ногам, как Андрей привел Петра.

В своей книге пастор Алехандро Буйон показывает нам, что на самом деле делиться вестью о Христе легко. Он призывает нас свидетельствовать с упоением, празднуя, наслаждаясь, радуясь. Прочитав эту книгу, вы поймете, насколько прекрасно рассказывать людям о Спасителе. Потому что благовествуя, мы готовим Церковь, о которой мечтает Бог, Церковь, которая прославляет Его здесь, на земле и которая встретит Его, когда Он явится во Второй раз. К этому призваны вы и мы –

ИЗДАТЕЛИ.

ЗАДНЯЯ ОБЛОЖКА:

Почему я и ты призваны благовествовать? Ответ прост: от этого зависит наше духовное возрастание и вечная участь. Благовествовать не означает наполнить храмы новыми прихожанами. Это не рост учреждений, не достижение поставленных целей. Благовести это подготовка Церкви, о которой мечтает Бог, чтобы она прославляла Его здесь, на земле и которая встретит Его, когда Он явится во Второй раз. Благовествовать просто, все могут делать это. Благовествовать означает прославлять Бога, делясь вестью о Христе.

"ХХ" рассказывает о библейском методе духовного роста, чтобы всякий верующий мог применить его в своей жизни и в жизни своей общины.

Алехандро Буйон – всемирно известный проповедник. Он родился в Перу и живет в Бразилии. Его главная страсть в жизни – евангельские кампании и проповедь через средства массовой информации. Сотни тысяч людей слушают его проповеди и получают благословение благодаря его служению. Он является автором многих книг и статей, издающихся на испанском, португальском и русском языках.

Глава 1

ЧТО ЗА ЦАРСТВО МЫ СТРОИМ?

Я иду и размышляю. Почва под моими ногами кажется израненной и истерзанной годами. Окружающий пейзаж не впечатляет меня, даже полная луна не привлекает моего внимания. Я иду и размышляю, я в поисках идей. Точнее, я ищу слова. Мне так многое хочется сказать, выразить неспособность человека понять духовные вещи, выразить собственную жестокосердность. В моих размышлениях я вспоминаю духовные борения Христа со своими учениками. И мне становится стыдно. Я как будто один из них. Прошло две тысячи лет, а я такой же, как они.

Иисусу всегда было трудно добиться понимания от учеников. Они говорили, что все понимают, они слышали Его слова, но не улавливали смысла сказанного. Создается впечатление, что Учитель передавал на одной частоте, а они принимали на другой. Так и было. Иисус говорил о духовном, а они все воспринимали с плотской точки зрения.

Например, однажды Учитель объяснял пришедшему к Нему Никодиму, что такое новое рождение. Он подразумевал рождение духовное, обращение. Всякий человек должен обратиться, чтобы жить христианской жизнью, но Никодим спросил: "Как может человек родиться, будучи стар? неужели может он в другой раз войти в утробу матери своей и родиться?" (Иоан.3:4). Никодим, будучи духовным лидером народа Божьего, не понял духовного смысла слов Иисуса.

В другой раз Учитель встретился с женщиной-самарянкой и рассказал ей о живой воде. Иисус имел в виду чудесную благодать, способную удовлетворить духовную жажду любого человека, но бедная женщина была неспособна воспринять духовные истины и тут же спросила: "Господин! тебе и почерпнуть нечем, а колодезь глубок; откуда же у тебя вода живая?" (Иоан.4:11). Иисус говорил о воде с неба, а она смотрела в колодец. Какая трагедия!

В восьмой главе Евангелия от Марка мы находим другую историю, показывающую, насколько трудно людям мыслить духовно. Вот что в ней говориться: "При сем ученики Его забыли взять хлебов и кроме одного хлеба не имели с собою в лодке. А Он заповедал им, говоря: смотрите, берегитесь закваски фарисейской и закваски Иродовой. И, рассуждая между собою, говорили: это значит, что хлебов нет у нас" (Мар.8:14-16). Это уже выглядит нелепо, они все понимали не так, все толковали в материальных, человеческих терминах.

Иисус пришел в наш мир, чтобы установить свое Царство, и всегда ясно говорил о том, что это царство духовное. Иоанн Креститель тоже возвестил об этом: "Покайтесь, ибо приблизилось Царство Небесное" (Матф.3:1,2). Как Иоанн Креститель, так и Христос всегда говорили о "Царстве Небесном". В четырех Евангелиях 126 раз встречаются слова Иисуса о духовной природе Своего Царства. Господь ни разу не дал повода ученикам думать, что оно земное. Он приводил яркие примеры, используя такие образы, как соль, свет, закваска и горчичное зерно. Нечто маленькое, но простирающееся в вечность, как это бывает с духовными вещами. Но люди предпочитали думать, что Иисус это некий мессия-воитель, пришедший, чтобы свергнуть римлян и установить независимое Израильское царство. Ученики думали о Царстве Небесном в земных понятиях, хотя и пытались "одухотворить" свои представления. Они часто упоминали небесное царство, но в земном контексте. Как, например, когда спорили, кто из них будет большим в этом царстве. Какая ирония!

На протяжении трех лет Своего служения Иисус пытался еще и еще раз открыть им духовную природу Своего Царства, и они постоянно думали, что понимают Его. На самом деле все закончилось для них огромным горем. Они никогда не понимали Спасителя, поэтому, когда Он умер, ощутили невыразимую боль, почувствовали себя побежденными, разочарованными. Политическим перспективам учеников был положен конец. Для них Царство Божье обернулось лишь миражем, несбыточной мечтой.

В то воскресенье, когда двое из них шли в Эммаус, погруженные в мысли о разбитых мечтах, Клеопа сказал Самому Христу, не узнав Его: "Неужели Ты один из пришедших в Иерусалим не знаешь о происшедшем в нем в эти дни? И сказал им: о чем? Они сказали Ему: что было с Иисусом Назарянином, Который был пророк, сильный в деле и слове пред Богом и всем народом; как предали Его первосвященники и начальники наши для осуждения на смерть и распяли Его. А мы надеялись было, что Он есть Тот, Который должен избавить Израиля; но со всем тем, уже третий день ныне, как это произошло" (Лук.24:18-21).

Почему слова Клеопы были полны такого пессимизма? "А мы надеялись было, что Он есть Тот, Который должен избавить Израиля", – с горечью сказал он. Бедные ученики! Они плохо поняли, что такое Царство Божье. Искупление, обещанное Иисусом, совершалось в своей полноте, поэтому Господь принял смерть на кресте, а они посчитали, что Иисус подвел их. Они провалились на решающем экзамене.

Но Иисус никогда не отвергает потерпевших крах. Он – Бог бесконечных возможностей, всегда готовый написать новую историю на чистом листе. Поэтому в тот вечер Он предстал перед Своими учениками, со страхом спрятавшимися за запертыми дверьми и отчаявшимися. Он утешил их, воодушевил и поручил созидать Его Царство.

Какое царство они могли построить, если за три года так ничего и не поняли? Но Иисус никогда не теряет надежды. Он остался с ними еще на сорок дней, чтобы помочь понять духовную сущность своего Царства. Лука так рассказывает об этом: "Явил Себя живым, по страдании Своем, со многими верными доказательствами, в продолжение сорока дней являясь им и говоря о Царствии Божием" (Деян.1:3).

Царство Божье! Оно было центром проповеди Христа во время Его служения на земле. А ученики не понимали Его. Теперь, воскресший, прежде чем вознестись на небо, Он остался с ними еще на сорок дней, и главной темой его учения в эти дни вновь стало Царство Божье. Более того, Господь просит их не уходить из Иерусалима, но ожидать сошествия Святого Духа. Почему? Потому что Царство Божье это духовное царство, и оно созидается только с участием Святого Духа.

Господь сравнивает духовное и земное царства с Иоанновым крещением и крещением Святым Духом. Иоанн крестил водой, это было видимое крещение, все могли наблюдать за ним. В те времена не было фотографий, но оставались зрительные воспоминания. Секретарь общины мог вписать имена крещаемых в церковные книги. Крещение Духом отличается от этого. Никто его не видит, не остается "фотографий". Царство Божье начинает взрастать глубоко внутри, как прорастает зернышко горчицы, как поднимается закваска, как растворяется соль. Имена записываются не в церковных книгах, а в небесных.

Наступил последний день пребывания Иисуса со своими учениками. Он оставляет им последнюю весть, желает быть уверен, что теперь они поняли духовный смысл Царства. Но внезапно они со всей наивностью спрашивают: "Не в сие ли время, Господи, восстановляешь Ты царство Израилю?" (Деян.1:6).

Представьте себе разочарование Христа. Он вот-вот покинет землю, а его любимые ученики все еще не поняли предстоящей им миссии. И в последние минуты Он говорит им о том, как созидать духовное царство, славную Церковь без пятна и порока, которую Он желает встретить по возвращении: "Но вы примете силу, когда сойдет на вас Дух Святой; и будете Мне свидетелями в Иерусалиме и во всей Иудее и Самарии и даже до края земли" (Деян.1:8). Чтобы построить Царство Божье, каждый ученик должен был стать свидетелем. Без личного свидетельствования каждого христианина Царство Божье никогда не построится.

С того дня прошло две тысячи лет, и я спрашиваю себя: понимаю ли я духовную сущность Царства Божьего? Созидаю я Небесное Царство или земное? Достаточно ли назвать то, что я строю, "Божьим Царством", чтобы оно стало таковым? Или, думая, что строю Царство Господа, я всего лишь создаю человеческое царство, называя его небесным?

Чтобы ответить на эти вопросы, надо, прежде всего, понять, в чем заключается суть Царства Божьего. Оно не состоит из вещей, оно состоит из людей. Его территория это жизнь людей, готовых к встрече с Иисусом, жизнь мужчин и женщин, отражающих характер Христа, прекрасных людей, которые, идя по дорогам жизни, освещают мир славой Божьей.

Е. Уайт написала: "Последние лучи благодатного света, последняя весть милости, которая должна быть дана миру, есть откровение Его характера любви. Дети Божий должны показать Его славу. В их собственной жизни и характере они должны проявить, что благодать Божия сделала для них" (Наглядные уроки Христа, стр. 416).

Все небо озабочено спасением людей. Но, несмотря на то, что Царство Божье – духовное царство, оно пока еще находится на земле, и нуждается в определенной структуре. Поэтому, пока мы живем в этом мире, Царству Божьему будут нужны храмы, школы, издательства, больницы, деньги и учетные книги. Видимая структура это один из аспектов Небесного Царства и она не может существовать независимо от него.

Опасность состоит в том, что мы можем все перепутать и начать определять рост Царства Божьего по росту структуры. И я хочу затронуть болезненную тему: можно ли наращивать структуру, не созидая Царства Божьего?

Позвольте мне рассказать вам любопытный случай, иллюстрирующий мою мысль. Шел 1988 год, и мы готовили самую крупную на то время евангельскую кампанию в Бразилии. Двадцать тысяч человек должны были собраться на крытом стадионе Ибирапуэра в Сан-Паулу. Это была мечта, воплотившаяся в жизнь благодаря участию чудесных людей, которые не считались с объемом работы и финансовыми затратами. Два предпринимателя захотели оплатить рекламную кампанию, задействовать все средства массовой информации, и мы собрали группу профессионалов в области рекламы. Один из них спросил: "Какую публику вы хотите видеть? Мы можем заполнить стадион людьми по вашему предпочтению: молодежью, женщинами, пожилыми, инвалидами, как захотите".

В начале заявление этого человека мне показалось чересчур самоуверенным, но по мере того, как он говорил, я начал понимать силу рекламы. Мир движется рекламой. За редким исключением, люди потребляют то, что рекламируется, – машины, одежду, косметику и т.д. Тот специалист, например, утверждал, что Кока-Кола стала разновидностью кумира из-за рекламы: "Как вы думаете, кто сделал Кока-Колу тем, чем она стала? Мы, специалисты по рекламе".

Тут мой коллега спросил: "А если мы захотим сделать рекламную кампанию нашей церкви, количество ее членов увеличиться?"

"Конечно, – ответил мужчина, – но вам потребуется около десяти лет, чтобы построить достаточное количество храмов, залов, стадионов. Потому что куда вы пригласите то количество людей, которое придет к вам в церковь в результате нашей работы?"

Я опешил. Тот специалист не преувеличивал. Реклама обладает достаточной силой, чтобы продать все, что угодно, в том числе, философию жизни. Тогда зачем нам Святой Дух? Привести в церковь толпы людей несложно, увеличить приток денег, построить школы, больницы, издательства и церкви вполне в человеческих силах.

Если бы наняли высококлассных менеджеров, тех, под чьим руководством процветают такие предприятия, как Shell, Honda, Microsoft и другие, разве не выросла бы наша церковная организация и число ее "потребителей"? Для этого не нужен Святой Дух, только управленческие способности. Года через три менеджеры представили бы впечатляющие отчеты об увеличении количества прихожан, росте десятин и пожертвований, успехе по всему миру. Но содержалась бы в их отчетах информация о народе, который отражает славу Божью и характер Иисуса Христа?

Используя исключительно административные техники и методы лидерства, можно заставить церковную структуру расти, и совсем не обязательно при этом будет созидаться Царство Божье. Но невозможно, чтобы Царство Божье росло, а структура нет.

Осознание опасности, которой мы подвергаемся, ошибочно понимая Царство Божье, побудила меня написать эту небольшую книгу. Трагедия учеников может стать нашей трагедией. У Царства Божьего есть учреждения, члены церкви, статистические данные, бюджет, графики, учет входящих и расходуемых средств, но оно гораздо больше всего этого. Нет такого Царства Божьего, где каждый христианин не растет духовно, где Церковь не приводит каждого новообращенного к жизни в постоянном общении с Господом, не направляет людей к ногам Христа.

Худшее, что мы можем сделать, это решить, что созидание Царства Божьего – всего лишь увеличение чисел. В нашем стремлении созидать Царство Божье, применять новые стратегии, чтобы увеличить количество прихожан и суммы пожертвований, мы можем подменить понятия. Хороший менеджер может заставить структуру расти. Но для этого не нужен Святой Дух. Вызов, стоящий перед церковью – добиться духовного возрастания каждого христианина, чтобы, таким образом, росли общины и суммы пожертвований.

ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ:

1. Почему Иисус Христос учил своих последователей в притчах?

2. Почему ученики не поняли наставлений Учителя?

3. Понимаем ли мы сегодня слова Господа?

4. Каким образом Бог проявляет Себя в сердце человека?

5. Трудно ли привести одного человека к ногам Христа?

Глава 2

БОЖЬЯ МЕЧТА

Находившись по ночным улицам моего воображения, с грузом невеселых мыслей я возвращаюсь в номер отеля и сажусь за компьютер. Время писать. Я молюсь, молю о божественном объятии, о свете небесных окон… и начинаю писать. Писать о человеческой боли, глубокой боли раненой души.

Мир стенал, погруженный во мглу греха, стенали мужчины и женщины, обреченные на вечную смерть, вселенная оплакивала трагедию человечества. Перед лицом этой катастрофической ситуации у Господа Иисуса Христа была мечта: спасти Своих детей из ужасных глубин зла, вернуть им образ Божий, увидеть свой народ "славною Церковью, не имеющею пятна, или порока, или чего-либо подобного, но дабы она была свята и непорочна" (Еф.5:27).

Но у каждой мечты есть своя цена. И цена, заплаченная Иисусом, была очень высокой, Он расплатился собственной жизнью. Апостол Павел пишет, что "Христос возлюбил Церковь и предал Себя за нее" (Еф.5:25). Христос отдал всего Себя в жертву и умер: "как овца, веден был Он на заклание, и как агнец пред стригущим его безгласен, так Он не отверзал уст Своих" (Ис.53:7). На страницах Библии не раз описывается мечта Бога. Представь себе, как Бог закрывает глаза и спрашивает: "Кто эта, блистающая, как заря, прекрасная, как луна, светлая, как солнце, грозная, как полки со знаменами?" (Песн.6:10). Вот какое оно, прекрасное царство Божье.

Мечта Бога! Народ приготовленный, славная Церковь без пятна и порока, прекрасная, как луна, сияющая, как солнце, отражающая Его характер; люди, способные услышать нежный голос Отца, обращенный к ним: "Восстань, светись, Иерусалим, ибо пришел свет твой, и слава Господня взошла над тобою. Ибо вот, тьма покроет землю, и мрак — народы; а над тобою воссияет Господь, и слава Его явится над тобою. И придут народы к свету твоему, и цари — к восходящему над тобою сиянию" (Ис.60:1-3).

Славная Церковь, без пятна и порока, одетая, как невеста, в белое, ожидающая своего жениха. Истинная Церковь, свободная от формализма, живущая не для того, чтобы хвалиться внешним, "не с видимою только услужливостью, как человекоугодники, но как рабы Христовы, исполняя волю Божию от души, служа с усердием, как Господу, а не как человекам (Еф.6:6,7). Вот Церковь, о которой мечтает Бог! Народ, входящий в число народов Царства Божьего.

Долгожданный день наступает вовремя, и Христос появляется на облаках небесных, Он пришел за Церковью своей мечты. В тот день Господь не спросит меня, сколько человек я привел к крещению, сколько новых общин организовал или сколько храмов построил. Да, все это необходимо, пока Церковь странствует в этом мире, но Он задаст мне вопрос, который не имеет ничего общего со всем этим, вопрос, связанный с мечтой, которая привела Его на крест: где та славная Церковь, которую я просил приготовить к встрече со Мной?

Боюсь, что в тот день любые оправдания, которые я сумею найти, объясняя, почему не выполнил божественное поручение, окажутся несостоятельными. Что я смогу ответить Господу Иисусу? Что перестал готовить славную Церковь, так как был занят проведением евангельских кампаний? Что у меня не было времени готовить славную Церковь, потому что надо было крестить определенное количество людей?

Господь Иисус попросил меня подготавливать победоносную Церковь, отражающую славу Божью. Это самое горячее Его желание, это миссия, которую Он доверил мне. Как я могу исполнить эту Божью мечту? Как я могу помочь Церкви отражать славу Божью?

Прежде всего, я должен понять, что такое слава Божья. Дух пророчества так отвечает на этот вопрос: "Молитесь вместе с Моисеем: “Покажи мне славу Твою” (Исх. 33:18). О какой славе просит Моисей? Это характер Божий" (Служители евангелия, стр. 417).

Бог желает, чтобы Церковь отражала его характер. Грех исказил образ Божий в нашей жизни, а Иисус пришел, чтобы вернуть нам утраченную славу и вновь отобразить характер Отца в человеке. Он оставил все, оставил небо и пришел в мир, полный боли и лишений, чтобы заплатить цену нашего возрождения. Поэтому "со страстным желанием Христос ждет этого в Своей Церкви. Когда характер Христа полностью отобразится в Его народе, Он придет, чтобы назвать их Своими" (Наглядные уроки Христа, стр. 69).

Согласно этой цитате, Христос терпеливо ожидает, когда Церковь отразит в себе Его характер, чтобы вернуться и взять к Себе Свой народ. "Последние лучи благодатного света, последняя весть милости к погибающему миру является откровением Его характера любви. Дети Божьи должны провозгласить Его славу. Своей собственной жизнью и достоинством своего характера они должны открыть всем, что сотворила для них благодать Божья" (Наглядные уроки Христа стр. 416).

Какой вызов! Последняя весть, обращенная к миру, это не теория. Она подразумевает не только вероучительные наставления, но и явление славы Божьей.

"Мы должны идти и провозглашать благость Божью и открывать Его истинный характер перед людьми. Мы должны отражать Его славу. Делали ли мы это в прошлом? Открывали ли мы характер нашего Господа словом и делом?" (Вера и дела, гл. Народ, соблюдающий заповеди Божьи).

 Насколько хорошо я понимаю это? Насколько я озабочен созиданием Церкви, о которой мечтает Господь? Как подготовить Церковь, отражающую характер Христа? Как созидается Его Церковь?

В шестой главе Послания Ефесянам, мы находим список инструментов, которые Бог оставил нам для строительства Церкви. Апостол Павел перечисляет их: "Для сего примите всеоружие Божие, дабы вы могли противостать в день злой и, все преодолев, устоять. Итак, станьте, препоясав чресла ваши истиною и облекшись в броню праведности, и обув ноги в готовность благовествовать мир; а паче всего возьмите щит веры, которым возможете угасить все раскаленные стрелы лукавого; и шлем спасения возьмите, и меч духовный, который есть Слово Божие. Всякою молитвою и прошением молитесь во всякое время духом, и старайтесь о сем самом со всяким постоянством и молением о всех святых" (Еф.6:13-18).

Церковь, вооруженная таким образом, сможет устоять в "злой день" и преодолеть все трудности, сможет отражать славу Божью. Это Церковь, которой не страшны испытания, утверждает апостол. Инструменты, необходимые для достижения этой цели – истина, праведность, благовестие, вера, спасение, Слово Божье и молитва.

Позвольте мне разделить эти инструменты на две группы. В первую я помещу истину, праведность, веру и спасение. Это четыре божественных инструмента, которые Бог дал в руки человеку, и от человека требуется лишь принять их.

Молитва, ежедневное изучение слова Божьего и благовестие тоже являются божественными инструментами, но они работают, только если человек применяет их. Участие человека в этом случае гораздо более активное. Объясню подробнее. Ни ты, ни я, мы ничего не можем сделать, чтобы изменить истину, праведность, веру и спасение. Мы можем только принять их или отвергнуть. Эти четыре инструмента стоят выше человеческих действий. Но в том, что касается благовестия, ежедневного изучения Библии и молитвы, без нашего активного участия не обойтись. Это мы должны каждый день читать Священное Писание и обращаться к Господу в молитве.

Мы все знаем, в чем заключается исследование Библии и молитва. Но что такое "готовность благовествовать мир"? Исайя объясняет нам: "Как прекрасны на горах ноги благовестника, возвещающего мир, благовествующего радость, проповедующего спасение, говорящего Сиону: воцарился Бог твой!" (Ис.52:7). Благовествовать мир означает приводить людей ко Христу. Мы можем назвать это свидетельством. Это необходимый инструмент в процессе духовного роста. Цель духовного роста – достичь отражения Христова характера.

Многие христиане так или иначе изучают Библию и молятся каждый день. Но для большинства трудно приводить других людей к ногам Христа. Искренне верующие, с добрыми намерениями, они прилагают усилия, но терпят неудачи, и после нескольких попыток, окончившихся разочарованиями, приходят к выводу, что у них "нет такого дара". Однако, с Божественной точки зрения, молитва, исследование Писания и свидетельство – это не дары. Это основные инструменты христианского возрастания. Использование этих инструментов будет определяющим для моего возрастания в благодати Божьей.

Чтобы эти инструменты принесли пользу, их надо задействовать одновременно, все вместе. Это похоже на взрыв. У нас есть взрывчатая смесь, детонатор и фитиль. По отдельности они не представляют особой опасности, но когда их соединяют в нужном порядке и приводят в действие, последствия оказываются разрушительными. То же самое происходит в духовной жизни. Изучение Библии и молитва в отрыве от свидетельствования не слишком эффективны, более того, могут привести к фанатизму или мистицизму. Об этом говорит Дух Пророчества: "Это время не должно быть временем абстрактной религиозной посвященности. Ожидание, бодрствование и усердный труд — все это необходимо сочетать" (Свидетельства для Церкви, т. 5, с. 276).

Что Е. Уайт называет абстрактной религиозной посвященностью? Изучение Библии и молитву без служения благовестия. Но если в твоей духовной жизни присутствует свидетельствование, то ты переживешь необыкновенный духовный подъем и начнешь отражать славу Божью.

"Бог отдает Себя нам, когда мы отдаем себя Ему для служения людям" (Нагорная проповедь Христа, стр. 81).

Умберто был пресвитером общины и честно выполнял свое служение. Искренний человек, замечательный отец и супруг, любимый братьями и сестрами в общине. Им восхищались и хотели походить на него. Никто не знал, какая пустота была у него в сердце. По ночам он не смыкал глаз, не понимая причин своей тоски. Он жил образцовой жизнью, выполнял все, что ожидается от хорошего христианина. Казалось, ничего не должно было смущать его, но, тем не менее, он ощущал себя несчастным. Он написал мне письмо, в котором делился своими переживаниями. Описав все то хорошее, что он делает, служа Богу, Умберто спросил меня, в этом ли заключается христианская жизнь, или он в чем-то заблуждается.

Читая его письмо, я заметил, что в нем не было ни слова о людях, которых он привел к Христу, и понял корень его проблем. Умберто был добрым христианином, усердно исследующим Библию, молящимся, но в последние месяцы эти занятия перестали приносить ему удовольствие, что огорчало его. В то время, как все им восхищались, он едва прочитывал тему субботней школы вечером в пятницу, и то только потому, что на следующее утро надо было вести урок.

Я написал ему о том, что ему, как и каждому христианину, необходимо вести к Богу хотя бы одну душу. Умберто не ответил мне, и я подумал, что ему пришелся не по вкусу мой ответ. Однако некоторое время спустя на одном конгрессе он разыскал меня, напомнил о своем письме и сказал, волнуясь: "Пастор, какой мудрый совет вы мне дали! Сегодня я счастлив, потому что за последний год привел к Христу двух человек, и чувствую, как ожила во мне первая любовь к Иисусу!"

Эту очень простую истину нетрудно понять, но очень трудно применить на практике. Никто не может возрастать в христианстве, не может жить победоносной христианской жизнью, если у него отсутствует опыт приведения людей к Спасителю.

Возможно, читая это, ты обеспокоен, потому что не раз пытался свидетельствовать, но безуспешно. Позволь сказать тебе, что бояться нечего. Свидетельство это увлекательнейшее занятие. Не усложняй себе жизнь, это проще, чем ты себе представляешь. Для начала скажу тебе, что нет нужды давать библейские уроки, стучать в двери к незнакомым людям и выступать на евангельских собраниях.

Тогда как же люди придут к Христу? Цель моей книги – научить тебя делиться вестью об Иисусе Христе. Ты научишься, и каждый год будешь приводить души к Спасителю. Это побудит тебя продолжать исследовать Священное Писание и молиться, и, делая все это, ты будешь исполнять мечту Бога. Ты будешь расти духовно и станешь частью славной Церкви без пятна и порока, за которой вернется Христос. Хочешь пережить этот опыт?

ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ:

1. Каковы мечты Бога в отношении нас?

2. Как созидается Его царство?

3. Насколько я озабочен созиданием Церкви, о которой мечтает Бог?

4. Что значит готовить Церковь, отражающую характер Божий?

5. Как я могу побудить других братьев и сестер участвовать в созидании Церкви, о которой мечтает Бог?

Глава 3

ПРИЧИНЫ МИССИИ

Воскресенье, вечер. Атмосфера пропитана горем и страхом. Для учеников это самая темная и ужасная ночь в истории. Учитель больше не с ними. Он был пригвожден ко кресту, как разбойник. Он не протестовал, не боролся, не требовал правосудия. Он не защитил Свое Царство. Он мертв, Его больше нет, Он оставил их. Тем не менее, они продолжают думать о Нем. Окна закрыты наглухо, любой шорох заставляет их вздрагивать. Они умирают от страха.

Апостол Иоанн так пересказывает этот эпизод: "В тот же первый день недели вечером, когда двери дома, где собирались ученики Его, были заперты из опасения от Иудеев, пришел Иисус, и стал посреди, и говорит им: мир вам!" (Иоан.20:19).

Как хорошо, что Иисус всегда появляется в самые мрачные моменты нашей жизни! Когда не знаешь, куда идти и что делать, когда думаешь, что дошел до последней черты, Иисус оказывается рядом с тобой, готовый дать мир твоему сердцу.

Иисус явился ученикам, сидевшим в сумраке, чтобы решить проблему, разрушавшую учеников. Они боялись. Страх парализует, не позволяет тебе быть счастливым, уничтожает тебя, отнимает желание жить. Человек, охваченный страхом, неспособен побеждать, расти, реализовывать себя. Иисус должен был помочь им справиться со страхом, поэтому явился им среди ночи и сказал: "Мир вам! как послал Меня Отец, так и Я посылаю вас" (Иоан.20:21).

Что за странный способ решить проблему страха! Согласно Иоанну, Иисус дал ученикам поручение, чтобы помочь им преодолеть страх. Пока они будут заняты выполнением миссии, у них не будет оставаться места для страха. Они будут побеждать, будут смелы, будут отважными свидетельствами любви Христа к ним.

Есть христиане, которые, хотя и узнали Христа, живут в страхе. Они боятся преследований, прошлого и будущего, смерти, боятся, что не выполняют волю Божью, что не спасутся, и еще много чего. Славная Церковь, ожидающая Пришествия Христа, не может быть трусливой. И лекарство от страха, по мнению Иисуса, это выполнение миссии. У человека, посвящено свидетельствующего о Христе, нет времени на страх, сомнения и колебания.

Посмотрим теперь, что говорит Матфей о том, для чего нам была дана миссия: "Одиннадцать же учеников пошли в Галилею, на гору, куда повелел им Иисус, и, увидев Его, поклонились Ему, а иные усомнились. И, приблизившись, Иисус сказал им: дана Мне всякая власть на небе и на земле. Итак, идите, научите все народы " (Матф.28:16-19).

Согласно Матфею, проблемой учеников после воскресения Христа было сомнение. "Иные усомнились". Жизнь, наполненная сомнениями, не будет счастливой. Христианство, припорошенное сомнениями, это нездоровое христианство. Церковь, о которой мечтает Бог, не таит сомнений, ее сердце свободно от недоверия. Жизнь в сомнениях ведет к разрушению, а христианство это опыт доверия и уверенности, в таком опыте нет места сомнениям. Что сделал Иисус, чтобы помочь ученикам решить проблему сомнений? Он не стал им ничего объяснять, просто дал поручение, сказав: "Итак, идите, научите все народы ". По мнению Иисуса, лучшее лекарство от сомнений, недоверия, ереси и отступничества это присоединение к божественной миссии. В жизни человека, посвящающего себя свидетельствованию о Христе, нет места сомнениям.

А Марк? Что он говорит о миссии? "Наконец, явился самим одиннадцати, возлежавшим на вечери, и упрекал их за неверие и жестокосердие, что видевшим Его воскресшего не поверили. И сказал им: идите по всему миру и проповедуйте Евангелие всей твари" (Мар.16:14,15).

По словам Марка, проблемой учеников было неверие и жестокосердие. У них недоставало способности поверить, их сердца были твердыми, как камень. И, чтобы решить эту проблему, Иисус дал им поручение. Нет ничего лучше для человека, охваченного неверием, чем выполнение миссии.

Когда я был молодым пастором, один брат из общины подошел ко мне и сказал: "Знаете, я думаю, что вы выдумываете все эти истории об обращениях, которые приводите в своих проповедях. Я никогда не видел людей, переживших подобное тому, о чем вы рассказываете и не верб, что такое бывает". "А скольких людей вы лично привели к Богу?" – спросил я его. Мужчина опустил глаза, устыдившись. Чтобы поддержать его, я пригласил пойти со мной в тюрьму, где я проводил цикл бесед с теми, кто расплачивался за содеянные преступления. Этот брат так загорелся работой с заключенными, что через несколько месяцев уже сам проводил там собрания. Каждый раз, когда он приходил ко мне, чтобы рассказать новую необыкновенную историю обращения, я смотрел на него с улыбкой и говорил: "Расскажите мне другую историю, в эту я не верю". Он смеялся в ответ. Его проблема была решена. В жизни человека, посвященного выполнению миссии, нет места для неверия и жестокосердия.

И, наконец, посмотрим, что рассказывает Лука о великом поручении: "Они, смутившись и испугавшись, подумали, что видят духа. Но Он сказал им: что смущаетесь, и для чего такие мысли входят в сердца ваши?... И сказал им: так написано, и так надлежало пострадать Христу, и воскреснуть из мертвых в третий день, и проповеданным быть во имя Его покаянию и прощению грехов во всех народах, начиная с Иерусалима" (Лук.24:37, 38, 46, 47).

В соответствии с рассказом Луки, проблемой учеников был испуг и страх. Все их страшило, они не верили божественным обетованиям, жили в постоянном напряжении. И, чтобы помочь им справиться с этой проблемой, Иисус дал им поручение.

Как-то, после семинара, где я говорил о важности участия каждого христианина в благовестии, один из слушавших меня пасторов рассказал мне историю женщины, сестры из нашей церкви, которая не раз просила его о пасторском посещении, потому что, как она полагала, одна из ее соседок была колдуньей и грозила увести у нее мужа. Бедная женщина жила в постоянном страхе. Все ее настораживало, любая мелочь вызывала испуг. Каждый раз, когда шел дождь и раздавался гром, она бросалась звонить пастору и просила помолиться о ней, хотя бы по телефону.

Тот пастор рассказывал: "Я не мог продолжать подпитывать зависимость от меня, которая вырабатывалась у этой сестры, так что сказал ей: "Дорогая сестра, я буду продолжать молиться о вас так долго, как вы захотите, в любое время, но с одним условием. Я дам вам имя и адрес человека, а вы обещаете мне посещать его и изучать вместе Библию". Она согласилась, а через несколько недель перестала мне звонить".

Эту сестру так увлекла возможность привести одного человека к ногам Иисуса, что в ее жизни не осталось места для страхов. Ее проблема была решена.

Дорогие мои, когда Господь Иисус нам дал поручение приводить людей в его Царство, Он сделал это не потому, что не мог Сам евангелизировать мир. Бог есть Бог, и для Него нет ничего невозможного. Посмотрите, что говорит Дух пророчества: "Бог мог бы спасать грешников и без нашей помощи" (Желание веков, стр. 142).

Мог бы, понимаешь? Он не делает этого не потому, что не хочет или не может. Иногда мы слышим, что должны благовествовать, стремясь завершить дело проповеди евангелия, потому что если мы не сделаем этого, то Христос не вернется. Это неправда. Когда придет день и час, назначенный Богом, Отец пошлет Сына, можете быть абсолютно уверены. Его пришествие не зависит от нашего старания. Провозгласить евангелие по всему миру за считанные минуты несложно для Бога. Он может сделать это лично или через ангелов. "Бог мог бы поручить безгрешным ангелам проповедовать истину" (Деяния апостолов, стр. 330).

Ангелы охотно исполнили бы поручение благовествовать, но они не нуждаются в этом, а вот человек да, нуждается. Об этом говорит следующая цитата: "Ангел, посланный к Филиппу, мог сам сделать для эфиоплянина все, что нужно" (Деяния апостолов, стр. 109).

Если ангел спустился с небес с вестью, зачем он тратил время на поиски Филиппа, вместо того, чтобы самому придти к эфиоплянину? Ангел не сделал этого, потому что не нуждался в духовном росте. Миссия была поручена людям, чтобы они возрастали в опыте жизни с Христом. У Бога есть и другие методы проповеди евангелия, но если мы хотим быть частью славно Церкви Божьей, Церкви, отражающей славу Творца, Церкви, готовой к встрече с Христом при Его возвращении, нам необходимо участвовать в миссии. "Бог отдает Себя нам, когда мы отдаем себя Ему для служения людям" (Нагорная проповедь Христа, стр. 81). Миссия это божественный инструмент для христианского возрастания. Это не служение, которое может выполняться только силами групп добровольцев. Поручение дано каждому верующему, потому что каждый верующий должен развиваться.

"Руководители Церкви Божьей должны понять, что поручение Спасителя дано всем верующим во имя Его" (Деяния апостолов, стр. 110). Это важное заявление. Руководителей призывают понять, что для роста Церкви недостаточно организовать группу библейских работников и профессиональных проповедников, крестить многих и увеличить численность общин. Евангельские кампании, проведение библейских курсов и крещения имеют смысл, и чудесно, если это результат работы каждого верующего. Но если эти мероприятия всего лишь способствуют статистическому росту, а члены церкви сидят, сложа руки, это значит, что Церковь терпит поражение. И это худшее, что может произойти.

В следующей главе мы увидим, как просто приводить людей к Спасителю.

ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ:

1. Какова конечная цель миссии?

2. Одинаково ли ценны молитва, изучение слова Божьего и выполнение миссии?

3. Считаю ли я, что в основном за миссию несет ответственность пастор?

4. Как я себя чувствую, сидя в церкви со сложенными руками?

5. Если я не умею давать библейские уроки, что я могу делать для выполнения миссии?

Глава 4

ЕВАНГЕЛИЕ СТАЛО ПЛОТЬЮ

"Пастор, помогите мне. Я уже двадцать лет в церкви и до сих пор не привел ни оного человека к Богу. Я боюсь, что не попаду в Царство Божье!" Слова этого человека обнаруживают тревогу, часто не высказываемую, многих христиан, которые хотят участвовать в миссии, но боятся. В этой главе я хочу показать, что рассказывать о Христе является естественным для тех, кто встретил и принял Его в этой жизни.

Чтобы лучше понять, какой способ благовестия самый лучший, надо понять, а что имеет в виду под благовестием Бог. Что сделал Господь, чтобы спасти людей? Как Он донес до них весть о спасении? Как началось возвещение евангелия? Посмотрим все с самого начала. Апостол Иоанн пишет: "В начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог" (Иоан.1:1).

Бог Отец и Бог Сын вместе пребывали на небесах. Господь Иисус не только Сын, Он – Слово. В Его личности и служении содержались весть, евангелие и спасение. Без Христа ничего этого нет. Отцу было необходимо евангелизировать мир, потому что Он желал спасти Своих детей и передать им благую весть. Как Бог благовествовал? " И Слово стало плотью, и обитало с нами, полное благодати и истины; и мы видели славу Его, славу, как Единородного от Отца" (Иоан.1:14).

С этого начался процесс евангелизации. Слово стало плотью, человеком. Бог принял человеческое естество, в мир родилось Дитя, Бог жил и ходил среди людей, Слово "обитало с нами, полное благодати и истины". Господь видел боль, проблемы и ежедневную борьбу за жизнь, видел урон, нанесенный грехом, сострадал людям, и возлюбил их даже до смерти.

Иисус нес Свое служение среди людей, и люди видели Его. Смотря на Него, они замечали в Нем славу Божью. Выражение "слава Божья" является ключевым для понимания благовестия с божественной перспективы. Мир во времена Христа был евангелизирован, потому что благая весть стала плотью и обитала с людьми, отражая славу Божью. Для Иоанна благовестие означает выйти за рамки теории, воплотиться, стать жизненным опытом. Для нас легче поверить в то, что мы видели, чем в то, о чем нам рассказывали. Чтобы люди поверили в Бога, им необходимо увидеть славу Божью.

Благовествовать означает показывать людям славу Божью, а слава Божья это Его характер. Именно так Христос евангелизировал мир. "Видевший Меня видел Отца" (Иоан.14:9), утверждал Он. Иисус был воплотившейся благой вестью, воплотившимся евангелием, светом, который озарил мир, тонущий во мраке греха. "В Нем была жизнь, и жизнь была свет человеков" (Иоан.1:4).

Находясь в нашем мире, Христос сказал: "Доколе Я в мире, Я свет миру" (Иоан.9:5). А прежде, чем взойти на Голгофу, Он предупредил: "Еще на малое время свет есть с вами" (Иоан.12:35). Почему Христос был светом? Потому что евангелие сделалось плотью и сияло Божественной славой.

Но Христос умер, воскрес и вознесся к Отцу. Сегодня Он обращается к нам, говоря: "Вы – свет мира" (Матф.5:14). Апостол Павел подчеркивает: "все вы – сыны света и сыны дня" (1Фесс.5:5). И если мы дети света, то становимся светочами, отражающими славу Божью, как это делал Господь Иисус. Поэтому в пятой главе послания Ефесянам Павел описывает Церковь Божью как славную, святую и непорочную (ст. 27). Ключевое слово здесь – "славная". Христиане, в жизни которых воплотилось евангелие, являются частью славной Церкви, потому что в них отображен характер Христа.

Поговорим о свете. Пока Христос был в мире, он был светом. Сегодня светом являемся мы. Какова задача света? Освещать. Каким образом? Свет не проводит кампании по освещению. Он освещает, потому что является светом. Все, что нужно, чтобы осветить темное помещение, это свет. Лучший способ осветить темное место, это включить свет. Там где свет, нет мрака. Мы – свет в этом мире. Евангелизировать означает освещать мир греха светом евангелия. Все, что нам необходимо, чтобы евангелизировать мир, это евангелие, воплотившееся в нашей жизни, нам надо стать светочами. Поэтому Христос сказал: "Не может укрыться город, стоящий на верху горы" (Матф.5:14).

Невозможно, чтобы свет не светил. Если каждый христианин это зажженная свеча, если евангелие стало плотью в его жизни, если каждый отражает славу Божью, то мир не останется не евангелизированным. Чтобы благовествовать, прежде всего, нам нужно, чтобы благая весть стала плотью в нашей жизни. Если мы думаем, что это подразумевается само собой, и больше беспокоимся о методах, стратегиях для увеличения численности общин, то мы на ошибочном пути. И наверняка потерпим поражение.

Господь Иисус неоднократно и в разных формах излагал именно такое понимание евангелизации. Он сказал: "Вы – соль земли" (Матф.5:13). Каково предназначение соли? Менять вкус пищи. Как она это делает? Соль не проводит никаких кампаний. Она просто растворяется в пище и меняет ее вкус. Мы – соль этого мира. Мы должны находиться среди людей, отражая славу Божью, и так мы преобразим этот мира весь до основания. Тесто поддается воздействию закваски (см. Мф. 13:33). Мы – закваска в том мире. Почва расступается перед силой пробившегося ростка (Мф. 13:31). Мы – семена в этом мире.

Ни один из этих символов не говорит о том, что Церковь выполняет свою миссию посредством миссионерских кампаний. Пока члены этой Церкви не станут светом, солью, закваской и семенем, мы будем жить, изобретая методы и стратегии, замещающие евангельское поручение, которое Христос оставил Своему народу. Мы, пасторы и руководители, обязаны помнить и напоминать, каков план Божий для Его Церкви.

По этому Божественному плану христиане, в чьих жизнях воплотилось евангелие, должны идти по миру, полные благодати и истины. Как это понимать? По-гречески истина – "aletheia", что буквально означает "открыть окна", "то, что не скрыто", "прозрачное". Чтобы жить в истине, христианину необходимо отражать характер Иисуса Христа, и Дух Пророчества говорит: "Бог мог бы спасать грешников и без нашей помощи. Сотрудничать с Ним необходимо нам, дабы выработать характер, подобный Христову" (Желание веков, стр. 142).

Давид выразил эту мысль еще лучше: "Господи! кто может пребывать в жилище Твоем? кто может обитать на святой горе Твоей? Тот, кто ходит непорочно и делает правду, и говорит истину в сердце своем" (Пс.14:1,2). Еврейское слово "emeth", истина, использованное здесь, означает "надежное", "крепкое", "устойчивое", "прочное". Чтобы христиане уверенно ходили в истине, "в церкви необходимо проводить организованную работу, чтобы ее члены поняли, как нести свет ближним и таким образом укреплять свою собственную веру и умножать свои знания. Когда они станут делиться светом, полученным от Бога, то начнут утверждаться в вере. Действующая церковь – это живая церковь" (Свидетельства для Церкви, т. 6, стр. 435).

Читая эту книгу, ты, должно быть, заметил, что приводить людей ко Христу это одновременно и причина и следствие. Ты свидетельствуешь, потому что отражаешь славу Божью, но ты отражаешь славу Божью, потому что свидетельствуешь. Одно не существует без другого. Оба опыта идут вместе, они взаимозависимы. Ты возрастаешь как христианин, потому что свидетельствуешь, и свидетельствуешь, потому что характер Христа отражается в твоей жизни.

Проблемы появляются, когда мы хотим отделить одно от другого. Мы пытаемся расти духовно, не придавая значения свидетельствованию о Христе. Или пытаемся привести людей ко Христу человеческими способами, забывая о том, что в Божественном промысле свидетельство это результат отражения Его славы и характера. Это следствие свидетельствования о Христе.

Жизнь уравновешенного и зрелого христианина освещает других, потому что характер Христа отображается в его характере. Когда он идет по улицам, Иисус идет в нем. Когда он общается с соседями, друзьями, родственниками, которые еще не приняли евангелия, Иисус общается через него с ними. "Видевший Меня видел Отца", утверждал Иисус (Иоан.14:9); а кто видит христианина, видит Иисуса. "И уже не я живу, но живет во мне Христос" – написал апостол Павел (Гал.2:20).

Эту мысль Иисус излагает в двух притчах, записанных евангелистом Матфеем. В притче о сеятеле, семена означают Слово Божье (Мф. 13:19), но в следующей притче, о плевелах, семена это уже не Слово, а дети Божьего Царства, которые приняли Слово (Мф. 13:38). Посмотрите, как Слово становится плотью в детях Царства и они сразу же становятся семенами.

Иисус работал так: "Часто жители города, где трудился Христос, просили Его остаться с ними и работать среди них. Но Он говорил им, что Ему нужно идти в города, которые еще никогда не слышали об истине. И после того, как Он посещал одно место. Он оставлял их строить на данном Им основании, а Сам шел в другое место. Этому методу должны сегодня следовать те, кому Он доверил Свое дело. Мы должны идти с одного места на другое, неся весть спасения. Как скоро истина возвещена в одном месте, мы должны идти предупредить других" (Свидетельства для Церкви, т. 9, стр. 171).

Иисус сеял семена истины в сердцах людей, и ожидал, что люди станут семенами евангелия. Так начиналось умножение и распространение евангелия. Мысль о то, чтобы приводить людей ко Христу никого не должна пугать. Это не трудная работа. Просто надо жить, быть самим собой, личностью, преображенной Христом. Надо делать то, что ты делаешь, но с целью рассказать всем добрые вести, которые принесли мир и счастье твоему сердцу. Не надо выделять на "миссионерскую работу" отдельное время в твоем жизненном плане. Надо просто быть светом, светить, общаться с друзьями, с семьей, с коллегами, быть собой. Всего лишь жить.

"Но, пастор, вы полагаете, что так люди пойдут к Иисусу? А когда же давать им библейские уроки?"

Успокойся. Не спеши. Всему свое время, сказал мудрец. Пока начни жить чудесной любовью Христа, и больше ничего. Иди шаг за шагом.

Святой Дух вол все времена влияет на сердца людей. Как-то на вечернее богослужение вошел пьяный мужчина. Он уже многие годы был порабощен алкоголем, бил жену и детей, тратил все деньги на выпивку. Но тем вечером, идя куда-то, он устал, увидел открытые двери церкви, вошел, сел на скамью и уснул. Несмотря на затуманенный вином рассудок, Святой Дух нашел слова, чтобы тронуть его сердце. Когда я сделал призыв с кафедры, чтобы желающие принять Спасителя вышли вперед, он встал и побрел, шатаясь. Все думали, что решение пьяного человека ничего не стоит. "Зачем записывать его имя? Он не соображает, что делает" – пожал плечами дьякон. Но Святой Дух уже работал в его сердце, и хотя мужчина не вполне осознавал свои действия, он поверил, что Иисус может сотворить чудо.

На следующий вечер он вернулся, уже трезвый, и с тех пор приходил на каждое собрание. Прежде, чем окончилась евангельская кампания, бывший пьяница уже прошел курс библейских уроков и отдал свое сердце Иисусу. Бог полностью изменил его жизнь, взял его каменное сердце и дал плотяное (Иез.11:19).

Мужчина попросил прощения у жены и детей за все горе, которое им причинил. Они спросили, что случилось, что с ним происходит, и он ответил: "Идите со мной, и увидите сами". Так однажды он пришел со всей своей семьей, и когда я призвал людей принять Христа, его жена и дети вышли вперед. По окончании евангельской кампании вся семья крестилась. Сегодня они живут счастливо, один из сыновей учится на богословском факультете, готовясь стать пастором.

Алкоголик с разрушенной грехом жизнью был преображен, когда в полубессознательном состоянии воззвал к Богу: "Господь, возьми мое сердце и дай мне новое".

Теперь этот христианин, в жизни которого евангелие сделалось плотью, живет, влюбленный в Господа Христа, свидетельствуя, рассказывая другим о том, что Спаситель совершил в его жизни. Когда Иисус входит в сердце, для человека нет ничего отрадней, чем рассказать другим, что Христос сделал ради него. Семена Его Слова прорастают в тебе, и ты сам становишься семенем, чтобы возвещать добрую весть о спасении другим.

ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ:

1. Как Бог евангелизировал мир? Подумай о том, как Бог воплотился, чтобы евангелизировать мир.

2. Как Христос, живя на земле, евангелизировал мир?

3. Что значит благовестие для тебя?

4. Какая взаимосвязь существует между благовестием и славой Божьей?

5. Как связана слава Божья с приготовлением народа Божьего к пришествию Христа?

Глава 5

КАК ХРИСТОС ХОТЕЛ ЕВАНГЕЛИЗИРОВАТЬ МИР?

Солнечным утром Иоанн Креститель и двое из его учеников шли по пыльной дороге среди холмов Галилеи. Вдруг Иоанн увидел Иисуса, остановился и указал на Него. Евангелие повествует об этой встрече так: "На другой день опять стоял Иоанн и двое из учеников его. И, увидев идущего Иисуса, сказал: вот Агнец Божий" (Иоан.1:35,36).

Иоанн возвысил Иисуса. И что произошло? В 37 стихе говорится, что "Услышав от него сии слова, оба ученика пошли за Иисусом". Так происходит всегда, когда мы превозносим Иисуса. Сам Христос сказал: "И когда Я вознесен буду от земли, всех привлеку к Себе" (Иоан.12:32).

Когда Христос вознесен, никто не может устоять. Учитель из Галилеи обладает неотразимой притягательностью, способной растопить сердца. Никто не спорит, не возражает. Люди припадают к Его ногам и принимают как своего Спасителя. Именно так поступили ученики Иоанна Крестителя: пошли за Ним и остались с Ним. Они родились для Царства Божьего.

Что говорит Дух Пророчества о тех, кто рождаются для Царства Божьего? "Каждый истинный ученик становится миссионером для Царства Божьего" (Желание веков, стр. 195).

Миссионер это тот. Кто выполняет миссию. Это тот, кто нашел великую любовь своей жизни и не может молчать, ему необходимо поделиться своим открытием с другими.

Выполнение миссии это не прозелитизм, не попытки переманить людей из одной церкви в другую. Это не призыв сменить религию, это призыв изменить жизнь. Пребывание в Церкви становится естественным последствием изменений в жизни. Люди, чья жизнь и семья были разрушены, которые не знали, что делать и куда идти, которые не могли уснуть ночами, мучимые внутренней пустотой, однажды находят Иисуса и уже не могут хранить молчание. Они идут и рассказывают, что с ними произошло. Это побуждение, рождающееся из любви, мотивация, которая расцветает из новой перспективы жизни.

Именно это произошло с учениками Иоанна Крестителя. Библейский текст утверждает: "Один из двух, слышавших от Иоанна об Иисусе и последовавших за Ним, был Андрей, брат Симона Петра. Он первый находит брата своего Симона и говорит ему: мы нашли Мессию, что значит: Христос" (Иоан.1:40,41).

Андрей сначала нашел Петра. Ключевое слово здесь – "нашел". Ты не можешь найти то, что не ищешь. Андрей искал Петра. Открытие, которое он сделал, было настолько поразительным, что он не мог молчать, а побежал искать человека, чтобы привести его к Иисусу. Кого он мог искать? Андрей искал Петра. Петр был ему не только братом, он был его товарищем по работе – оба они были рыбаками.

Доказано, что свидетельство знакомого человека эффективнее, чем свидетельство чужих людей. Особенно это справедливо для наших дней. Сегодня все подозревают всех, потому что в мире слишком много насилия. Незнакомцам не доверяют, никто не хочет слушать постороннего человека, поэтому все труднее евангелизировать тех, кого не знаешь лично. Несмотря на это, мы настойчиво хотим войти в дома незнакомых нам людей и евангелизировать их, и когда нас принимают не слишком приветливо, мы говорим, что обстановка неблагоприятна и пытаемся найти метод, заставляющий незнакомых людей слушать нас.

Евангелия повествуют, как Бог хотел евангелизировать мир. Если бы мы следовали библейским примерам, мир уже был бы евангелизирован. Все народы, племена и языки узнали бы план спасения, и Христос уже вернулся бы. Мы не странствовали бы в этом мире боли и смерти.

"Если бы народ Божий осуществил замысел Бога, принеся миру весть милосердия, Христос уже бы пришел на землю, а святым было бы позволено войти в град Божий" (Свидетельства для Церкви, т. 6, стр. 450).

Что сделал Андрей, чтобы начать евангелизационную работу? Он не искал чужих. Он не стучал в незнакомые двери. Он нашел своего брата и сказал ему: "Мы нашли Мессию". Каков был результат свидетельствования знакомому человеку? Петр пошел с Андреем, чтобы увидеть Господа.

Христианская миссия состоит в том, чтобы делиться вестью о Христе. Господь и Спаситель трогает сердца и обращает людей. Но нужен Андрей, понимающий свою миссию, который ищет Петра и приводит его к Иисусу.

"По Своей премудрости Господь направляет ищущих истину к тем, кто ее знает. По замыслу Неба те, кого озарил свет, должны делиться им с пребывающими во тьме" (Желание веков, стр. 134).

Библейский текст повествует нам, что произошло, когда Андрей направил Петра к Иисусу. "И привел его к Иисусу. Иисус же, взглянув на него, сказал: ты – Симон, сын Ионин; ты наречешься Кифа, что значит: камень" (Иоан.1:42). В одной фразе Господь описал прошлое, настоящее и будущее Петра. "Я знаю твое происхождение, – сказал Иисус, – Ты сын Ионин. Я знаю твое настоящее: ты Симон. Но важно не то, кем ты был, и кто ты есть сейчас, важно то, кем ты станешь по Моей благодати. Ты наречешься Кифа, что значит "камень".

Та встреча с Иисусом изменила жизнь Петра. Его сердце наполнилось счастьем, он по-новому взглянул на жизнь, и его переполняло желание рассказать другим о том, что Христос значит для него. И что же сделал Петр? Пошел к незнакомым людям, чтобы рассказывать о чудесной встрече с Мессией? Нет. Людям не слишком интересно, что происходит с посторонними. Каждый занят своими проблемами. Поэтому Петр не пошел к чужим. Текст не говорит об этом открыто, но, тем не менее, нам это становится понятно из внимательного прочтения следующего отрывка: "На другой день Иисус восхотел идти в Галилею, и находит Филиппа и говорит ему: иди за Мною. Филипп же был из Вифсаиды, из одного города с Андреем и Петром" (Иоан.1:43,44). Последние слова все объясняют. "Филипп же был из Вифсаиды, из одного города с Андреем и Петром". К чему эта фраза? Что хочет сказать апостол Иоанн?

Вифсаида была небольшим городом. Недалеко от него располагался рыбацкий поселок Капернаум. В маленьких городах люди знают друг друга. Перт и Филипп были соседями. И что же делают люди, принявшие Спасителя?

"В домашнем кругу, у камина с ближними, у постели больных вы можете спокойно почитать Писания, рассказать об Иисусе и истине. Так вы сумеете посеять драгоценное семя, которое взойдет и принесет плод" (Свидетельства для Церкви, т. 6, стр. 428, 429).

Петр пошел к своему соседу Филиппу и рассказал ему о своем открытии. В результате Филипп обратился, и с ним произошло то же самое, что и с любым уверовавшим. "Самым первым побуждением возрожденного сердца является желание привести и других к Спасителю" (Великая борьба, стр. 70).

Но обратите внимание на то, что сделал Филипп, чтобы свидетельствовать: "Филипп находит Нафанаила и говорит ему: мы нашли Того, о Котором писали Моисей в законе и пророки, Иисуса, сына Иосифова, из Назарета" (Иоан.1:45).

"Филипп знал, где его друг, и нашел Нафанаила молящимся под смоковницей. Они часто молились вместе в этом тихом зеленом убежище" (Желание веков, стр. 140).

Обратите внимание на слова "друг" и "молились вместе". Вот, что важно для того, чтобы достичь успеха в выполнении миссии: дружба. Друг рассказывает другу о том, что Христос совершил в его жизни.

Так евангелие начало распространяться, так зародилась христианская церковь. И мы, если хотим участвовать в миссии, тоже должны учить каждого члена церкви идти искать родственника, друга, коллегу, чтобы привести его к Спасителю. Е. Уайт утверждает: "С призванием Иоанна, Андрея, Симона, Филиппа и Нафанаила было положено основание христианской Церкви. Вначале Иоанн Креститель послал двух своих учеников к Христу. Один из них, Андрей, нашел своего брата и позвал его к Спасителю. Затем был призван Филипп, который отправился искать Нафанаила. Эти примеры должны научить нас, насколько важно наше личное усилие в привлечении к вере родственников, друзей и соседей" (Желание веков, стр. 141).

В 1886 году Е. Уайт, объясняя трудности распространения евангелия в Европе, написала: "Единственным успешным способом, найденным нами, являются библейские чтения. Сначала они вызывают интерес у отдельных слушателей, затем эти люди, посещая знакомых, привлекают их, и мало-помалу работа расширяется" (Евангелизм, стр. 410).

Очень показательно, что заинтересовавшиеся "посещая знакомых, привлекают их". Это стратегия свидетельствования, предлагаемая Богом. Христианин ищет знакомого и ведет его к Иисусу.

"Есть насущная нужда в служении любящих христиан. Многие погибшие души могли бы быть спасены, если бы их ближние – простые люди – приложили усилия для этого. Многие ждут, пока к ним не обратятся лично. В каждой семье, среди соседей, земляков – везде для миссионеров Христа найдется работа" (Желание веков, стр. 141).

Но если мы будем зависеть от личного служения, как же мы доведем до конца миссию благовестия в этом огромном и разнообразном мире? Может быть, этот метод был предназначен для тех времен, когда еще не было современных технологий? Может быть. Но личное свидетельство распространяется с головокружительной скоростью, гораздо быстрее, чем мы себе можем вообразить. Потому что в то время, как Андрей искал Петра, Иоанн искал кого-то другого, и пока Петр ходил за Филиппом, Иоанн и Андрей сходили к кому-то еще. Количество узнавших о Мессии увеличивалось не в арифметической, а в геометрической прогрессии: 2, 4, 8, 16, 32, 64… Это похоже на рост организма, когда клетки эмбриона делятся с ошеломляющей скоростью. Представляешь, за какое время можно охватить семимиллиардное население земли? Недооценивая возможности и эффективность личного свидетельства, мы совершаем серьезную ошибку.

На семинарах по росту церкви я всегда провожу небольшой опрос, чтобы продемонстрировать силу свидетельства друга. Ты можешь провести его в своей общине, и результат не будет сильно отличаться. В процентном отношении причины, по которым люди приходят ко Христу выглядят следующим образом:

– Потому что некто незнакомый пришел к человеку домой и пригласил в церковь – 1%

– Потому что человек сам или его дети учились в адвентистской школе – 0,7%

– Потому что человек услышал адвентистскую весть по радио или в телепрограмме – 0,3%

– Потому что человек без посторонней помощи нашел адвентистскую книгу, журнал, газету, и т.п. – 1,9%

– Потому что человек пришел на евангельскую программу, увидев или услышав объявление в средствах массовой информации – 0,6%

– Потому что человек родился в церкви – 29,1%

– Потому что друг, родственник, сосед или коллега по работе рассказали человеку об Иисусе Христе, пригласили в церковь, подарили книгу и т.п. – 66,4%

Результаты примерно одинаковы везде. Это не уменьшает значимости работы образовательных и медицинских учреждений, издательств, радиотелецентров, вовсе нет. Например, издательское служение, это бомба замедленного действия, приносящая отличные результаты. Невозможно подсчитать, насколько велико положительное влияние печатных изданий для евангелизации. Приведенные данные только демонстрируют значимость личной работы членов церкви, которые ищут близких людей, чтобы привести их ко Христу.

Христос подчеркнул важность личного служения перед тем, как вознестись: "И будете Мне свидетелями" (Деян.1:8). Свидетель рассказывает о том, что видел собственными глазами, о том, что пережил. Именно так поступали первые христиане. Иоанн сказал: "О том, что было от начала, что мы слышали, что видели своими очами, что рассматривали и что осязали руки наши… о том, что мы видели и слышали, возвещаем вам" (1Иоан.1:1 и 3). Каждый христианин становится свидетелем любви Христа. Каждый христианин обладает неограниченной способностью умножать семена Царства Божьего. Каждый христианин это горящий светильник, являющий славу Божью там, где он находится. Христос показал нам, как надо работать. Давайте прочитаем четвертую главу Евангелия от Матфея и научимся методам Христа, Князя жизни, последуем его примеру:

"И, оставив Назарет, пришел и поселился в Капернауме приморском, в пределах Завулоновых и Неффалимовых, да сбудется реченное через пророка Исаию, который говорит: земля Завулонова и земля Неффалимова, на пути приморском, за Иорданом, Галилея языческая, народ, сидящий во тьме, увидел свет великий, и сидящим в стране и тени смертной воссиял свет" (Матф.4:13-16).

"Воссиял свет". Что за свет? Слава Божья, отраженная в жизни Христа. Этот процесс повторился в жизни и труде Его учеников, которые делились вестью о Христе со своими знакомыми.

"Мы должны идти и провозглашать благость Божью и открывать Его истинный характер перед людьми. Мы должны отражать Его славу. Делали ли мы это в прошлом? Открывали ли мы характер нашего Господа словом и делом? (Вера и дела, гл. Народ, соблюдающий Божьи заповеди).

Мир уже был бы евангелизирован, если бы мы следовали плану Иисуса Христа, если бы каждый член церкви беспокоился о том чтобы искать своих родственников, друзей, соседей. Но, к несчастью, Божественный план стал просто одним из многих планов. Это справедливо не только для наших дней. В конце XIX века Дух Пророчества уже предупреждал: "Каждая душа, спасенная Христом, призвана работать во имя Его для спасения заблудших. Эта работа часто пренебрегалась в Израиле. Не забывают ли сегодня о ней и называющие себя последователями Христа?" (Наглядные уроки Христа, стр. 191).

Задумайтесь над глаголом "пренебрегать". Пренебрегать не значит отвергать, а просто считать, что дело неважное, очевидное, предполагать, что все нормально, и, в то же время искать новые "революционные" методы выполнения миссии. Какой-нибудь метод, который требует мало времени, денег и усилий, но быстро увеличивает численность церкви.

Поэтому в своей книге я не говорю о методах, но о приготовлении народа к Пришествию Христа, устроении славной Церкви без пятна и порока, которая непрестанно возвещает о Христе.

Нам не было дано поручение евангелизировать мир усилиями ограниченной группы добровольцев или командой пасторов и евангелистов, в то время как остальные члены церкви просто наблюдают за происходящим. Если бы мир надо было евангелизировать без участия всех членов церкви и каждого в отдельности, то Бог сделал бы это сам или через ангелов, или камни заговорили бы.

"Бог мог бы спасать грешников и без нашей помощи. Сотрудничать с Ним необходимо нам, дабы выработать характер, подобный Христову" (Желание веков, стр. 142).

Перед нами стоит серьезный вызов: стать Церковью, отражающей характер Христа, и для этого "величайшая поддержка, которую можно оказать нашим людям, состоит в том, чтобы научить их трудиться для Бога и полагаться на Него" (Свидетельства для Церкви, т. 7, стр. 19).

ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ:

1. Евангелизировать – это увеличивать численность?

2. Какой самый лучший метод роста? Научил ли нас Иисус, как выполнять миссию?

3. Есть очень эффективные методы развития и роста предприятий, используемые в мире. Можем ли и мы использовать их? Почему да, почему нет?

4. Что сделал Андрей, чтобы евангелизировать мир?

5. Есть ли рядом с нами знакомые, которых мы можем привести к ногам Иисуса?

Глава 6

ДРУЖБА С ЦЕЛЬЮ

Аполинарио за свою жизнь привел ко Христу множество людей. Сейчас он отдыхает в блаженном ожидании Пришествия Иисуса, а в день воскресения его ожидает заслуженный венец. Как-то я обедал у него дома вместе с теми, кого он привел к ногам Христа. Среди присутствующих были предприниматели, люди бизнеса, люди, которых принято считать совершенно мирскими и равнодушными к евангелию. Тем не менее, они пережили чудесный опыт встречи с Иисусом, присоединились к славной Церкви Божьей. Аполинарио стал инструментом Божьим, чтобы привести их к Спасителю, а, ведь он был простым христианином.

"Как только человек по-настоящему обратится к истине, в его сердце появится искреннее желание пойти и рассказать своим соседям и друзьям о драгоценном свете, сияющем со священных страниц. В своем бескорыстном труде ради спасения других он, станет живым письмом, узнаваемым и читаемым всеми людьми. Его жизнь будет свидетельствовать о том, что он обратился и сотрудничает со Христом" (Свидетельства для Церкви, т. 5, стр. 386.

Проблема заключается в том, что многие искренние христиане думают, что приводить людей к Богу означает давать библейские уроки, идти из дома в дом к незнакомым людям и проводить евангельские встречи. Не чувствуя в себе способностей к этому, они падают духом, живут с грузом вины и не ощущают себя счастливыми. В этой главе я хочу показать, что приводить людей к Богу это увлекательнейшее приключение, захватывающий опыт.

Если ты хочешь приводить души к Иисусу, тебе необходимо понять, что это дело Божье, а не человеческое. Ты – всего лишь инструмент в руках Божьих. Это Он пробуждает сердца, это Его Дух убеждает оставить грех. Поэтому, если ты хочешь достичь успеха в благовестии, молись.

Выбери человека, которого хочешь привести к Спасителю, и начни молиться за него. Молись каждый день, неустанно. Произойдут две вещи. Во-первых, Святой Дух будет работать в сердце того человека. Во-вторых, ты будешь возрастать в христианском опыте. Молитва поддерживает нас в общении с Христом.

Далее, обрати внимание на Божьи советы. Дух Пророчества неоднократно утверждает, что приводить людей к Спасителю нетрудно. Например: "Божественное повеление не нуждается в преобразованиях. Нельзя улучшить способ явления истины, который использовал Христос. Работник, пытающийся внедрить новые методы привлечения суетных мирских людей и утверждающий, что они уменьшат сопротивление принятию креста, только ослабит влияние. Сохраняйте простоту благочестия" (Евангелизм, стр. 525).

Меня впечатляет словосочетание "простота благочестия". Не надо ничего усложнять и изощряться. Христос просто приближался к людям, и достигал успеха. Были ли в те времена люди с мирским складом ума? Конечно да. Называй неверие как хочешь, но люди, закрывающиеся от евангелия были, есть и будут всегда. Это не тенденция последних лет. Живя на земле, Христос говорил: "Потому говорю им притчами, что они видя не видят, и слыша не слышат, и не разумеют; и сбывается над ними пророчество Исаии, которое говорит: слухом услышите – и не уразумеете, и глазами смотреть будете – и не увидите, ибо огрубело сердце людей сих и ушами с трудом слышат, и глаза свои сомкнули, да не увидят глазами и не услышат ушами, и не уразумеют сердцем, и да не обратятся, чтобы Я исцелил их" (Матф.13:13-15).

Разве сердца и умы тех людей не были ожесточены? Тем не менее, миссия Господа была успешной. Почему? Во-первых, потому что Он был воплощенным евангелием. Во-вторых, потому что Он так подходил к людям, что никто не мог противиться. Как Он это делал? Посмотрим, что говорит Дух Пророчества: "Лишь метод Христа принесет подлинный успех в проповеди людям Божьей истины. Находясь среди людей. Спаситель общался с ними, желая им добра. Он проявлял к ним сочувствие. Он служил их нуждам и завоевывал их доверие. И только после этого Иисус говорил им: Следуй за Мною" (Служение исцеления, стр. 156).

Проанализируем пять принципов, которыми руководствовался Иисус, чтобы привести людей в Свое Царство.

1. *Он обращался с людьми так, что они чувствовали, что Он желает им добра*. Господь не подходил к людям как те, кто хочет просто завлечь людей в свою церковь. Он желал им добра. Когда ты приходишь к родственнику, другу или коллеге по работе, этот человек знает, что ты верующий и что попытаешься убедить его. Поэтому он будет настороже, готовый возразить на твои аргументы, или просто будет избегать разговоров с тобой.

Один из девизов нашего времени – "Если хочешь быть моим другом, не говори мне о политике и религии". Люди сегодня придерживаются такого правила. Мы живем в мире людей, далеких от религии, среди агностиков и неверующих. Как ты думаешь, хотят эти люди услышать о твоих религиозных убеждениях? Они никого не интересуют! Это основная причина, по которой они не принимают то, что ты им хочешь сказать, и всячески избегают разговоров с тобой.

Иисус не старался никого убеждать. Он говорил с людьми о том, что их волновало. Он общался с людьми, желая им добра. Любому человеку нравится, когда для него делают нечто доброе. И кому не нравится говорить о том, что его интересует? А что интересует современного человека? Спорт, деньги, культура, развлечения. Все, что угодно, только не религия. Значит, говори им о том, что их интересует. Не упоминай Христа и Библию, тем более, свои религиозные убеждения, иначе ты наверняка потерпишь поражение, и не потому, что люди невосприимчивы или думают только о мирском, но потому, что ты не с того начал. Иисус обещал, что сделает нас "ловцами человеков". Ты когда-нибудь рыбачил? Какую наживку ты насадишь на крючок? Шоколад? Конфету? Я не сомневаюсь, что тебе нравятся сладости, но на рыб они не производят ни малейшего впечатления. Рыбы предпочитают червяков, и ты ловишь их на червяков.

Так вот, в следующий раз, когда ты захочешь привести кого-то к Иисусу, поступи так, как поступал Учитель: не говори о религии, говори о том, что интересно человеку. Например, если твой сосед ярый болельщик, говори с ним о футболе. Зная, что ты верующий, он будет настроен спорить с тобой, думая, что ты собираешься говорить с ним о религии, но, заговорив с ним о футболе, ты обезоружишь его.

Если ты хочешь привести кого-то к Иисусу, ты сначала должен стать его другом. Помни, что свидетельство друга намного эффективнее, чем свидетельство постороннего. Поэтому сближайся с человеком, говори о том, что его волнует, узнай, что ему нравиться, разберись в этой теме и беседуй с ним об этом. Не спеши вести его в церковь или давать ему библейские уроки. Человек равнодушен к этому. Дай себе и ему время стать друзьями. Участвуй в его делах, принимай его приглашения. Во что делал Иисус: "Когда Христа приглашали на праздник, Он никому не отказывал, ибо, сидя за столом, Он мог сеять семя истины в сердца присутствующих" (Евангелизм, стр. 58).

И еще одна цитата: "Иисус видел в каждом человеке того, кто должен быть призван в Его Царство. Живя среди людей, Он прокладывал путь к сердцам, желая им блага. Он находил тех, кто нуждался в Нем, в уличной толпе и у домашнего очага, в лодках, в синагогах, на берегах озер и на брачном пиру. Он встречал их за повседневными занятиями и беседовал с ними. Он наставлял их в домах, освящая семьи Своим Божественным присутствием. Глубоким сочувствием к людям Иисус приобретал их сердца" (Желание веков, стр. 151).

2. *Христос симпатизировал людям*. Это второй шаг. Симпатия это устойчивая эмоциональная предрасположенность к другим людям. Вот что пишет Е. Уайт: "Мои братья и сестры, посещайте соседей и посредством нежного сочувствия и любви пытайтесь достичь их сердец. Трудитесь с уверенностью, чтобы устранить предубеждения, но несоздавать их. Помните, что тот, кто знает истину настоящего времени и ограничивает свои старания только своей общиной, отказываясь работать ради своих необращенных соседей, будет призван дать отчет за неисполнение обязанности" (свидетельства для церкви, т. 9, стр. 34).

Проанализируй Божественный совет: 1. Посещать тех, кто живет рядом. 2. Достигать сердец любовью и сочувствием. 3. Устранять предрассудки, а не создавать их.

Это три основных шага. Разрушай предрассудки, а не подпитывай их. Вместо этого, прояви доброту и расположение к людям. Никто не может сопротивляться силе симпатии. Как-то я услышал такую фразу: "Не знаю, почему мне так нравится проводить время с этим парнем. Он мне симпатичен". В том-то и дело, что симпатия привлекает. Если ты хочешь чтобы кто-то слушал тебя, когда ты говоришь ему о своей вере в Христа, сначала ты должен добиться, чтобы он вообще тебя слушал, а люди выслушивают тех, к кому расположены. Как добиться расположения? Разговаривая с людьми о том, что их интересует, с добротой и сочувствием. Запомни имена членов его семьи. В день рождения его сына зайди и подари коробку конфет. Это небольшие расходы, но они дорогого стоят. Скажи ему: "Сосед, я помню, что сегодня день рожденья твоего сынишки и решил зайти поздравить вас". Как ты думаешь, что он почувствует? Ты не пришел читать ему лекции про свинину, субботу и святилище. Ты просто проявил дружеские чувства и расположение, ничего больше. Тем не менее, ты подготавливаешь почву для того, чтобы привести твоего соседа ко Христу.

3. *Христос удовлетворял нужды людей*. Этот третий шаг крайне важен. Людьми движет необходимость. Предлагая товар, продавец обращает внимание людей на их нужды. Нужды это основа рекламы. Е. Уайт еще в XIX веке написала: "Почти везде есть множество людей, не слушающих Слова Божьего и не посещающих никаких богослужений. Чтобы их достигло Евангелие, его нужно принести к ним в дом. Часто облегчение физических недугов таких людей — единственный путь достижения их сердец" (Служение исцеления, гл. 9).

Но у людей есть не только физические потребности. Значит, мы должны быть внимательны и к их эмоциональным нуждам. Мир полон людей, переживающих ужасные семейные и личные драмы, людей разочарованных и отчаявшихся, которые не могут уснуть, которые не знают, что делать и к кому обратиться. Они не знают, что Христос может решить их проблемы. Поэтому подойди к ним и протяни им руку помощи. Просто выслушай их. Есть люди, которые платят огромные деньги психоаналитикам только для того, чтобы их выслушали. Интересуйся проблемами людей. Пусть твои друзья знают, что могут рассчитывать на тебя.

4. *Христос завоевывал доверие людей*. Ключевое слово здесь – доверие. Ты не будешь доверять тому, кого не знаешь. В большинстве случаев мы терпим поражение, пытаясь привести людей к Богу, потому что мы не завоевали их доверие прежде, чем сказать "Иди за мной". Если же человек тебе доверяет, его сердце не будет ожесточаться. Никто не может противиться любви Христа, явленной в жизни искреннего верующего.

"Нам следует подходить к каждому человеку индивидуально, с сочувствием, которое проявлял Христос, стремясь пробудить интерес к великим вопросам вечной жизни. Сердца людей могут оказаться такими же твердыми, как утоптанная дорога, и порою могут показаться тщетными любые попытки обратить их к Спасителю; однако там, где бессильны логика и доводы разума, любовь Христа, открывающаяся человеку через служение вестников, все-таки может смягчить окаменевшее сердце и укоренить в нем семена истины" (Наглядные уроки Христа, стр. 57).

Но чтобы это стало реальностью, надо посвятить время налаживанию искренних дружеских отношений с человеком, завоевать его доверие.

5. *Он говорил людям: "Иди за Мной"*. Как делать такое приглашение? Здесь нам необходимо вернуться к молитве. Помнишь, что ты каждый день молишься за человека, которого решил привести ко Христу? Так вот, проходят дни и недели, иногда месяцы и даже года. Не падай духом. У Бога всему свое время. Тебе может казаться, что ничего не происходит, но Бог действует. Ты же продолжай молиться и дружить с человеком. И вот, как-то в дружеской беседе ты говоришь ему:

– Максим, я давно тебе хочу сказать кое-что.

– И что же? – спросит он.

– Я уже несколько недель молюсь за тебя, чтобы Бог хранил и благословлял тебя и тех, кто дорог тебе.

– И почему ты это делаешь?

– Потому что ты хороший сосед, и я хочу, чтобы ты был моим соседом в Божьем Царстве.

Как ты думаешь, что почувствует человек, если ты так скажешь? Мы живем во времена, когда никто никем не интересуется. И вдруг ты говоришь Максиму, что молишься за него. Большинство тех, кто попробовал так сделать, рассказывают, что людей это глубоко трогает, иногда даже до слез. Теперь, когда он тронут, ты продолжаешь:

– Но это не все, что я хотел тебе сказать.

– Что же еще? – спросит он.

– Знаешь, я просил всю мою церковь молиться за тебя, и они молятся каждую среду вечером, хотя и не знакомы с тобой.

– Ну…

– Так оно и есть. Моя церковь молится и за твою жену, за твоих детей, за твои мечты.

Никто не может противиться такому. Любому человеку, даже самому неверующему, небезразличны внимание и забота. Ты не говоришь ему о религии. Ты просто дружишь с ним, говоришь о том, что его волнует, помогаешь ему в его нуждах, проявляешь сочувствие, он может доверять тебе, а теперь ты говоришь, что настолько любишь его, что молишься за него.

Видя, что он тронут, ты спрашиваешь:

– Тебе хотелось бы придти в среду в церковь, чтобы услышать, как молятся за тебя?

Как ты думаешь, что он ответит? Хотя бы в ответ на проявленное к нему внимание он согласится. Так поступили почти все друзья тех верующих, которые прошли эти шаги.

Ты связываешься с твоими братьями и сестрами из церкви, потому что все должны участвовать в процессе. В церкви должны быть ответственные за радушный и организованный прием. Те, кто стоят у дверей и приветствуют входящих – лицо церкви. В их глазах должна быть видна любовь, их улыбка должна быть приятной и располагающей, они должны быть тактичны, внимательны, но не навязчивы.

В среду ты заходишь за Максимом, и вы вместе идете в церковь. Если ты просто пригласишь его и будешь ждать в церкви, ты разочаруешься. Он не пойдет. Необходимо твое участие. Ты не умеешь проводить библейские уроки, идти из дома в дом, проповедовать на евангельских собраниях. Но ты можешь шаг за шагом сопровождать того, кого выбрал, чтобы привести к Богу, за которого молишься ежедневно, ты можешь привести его в церковь.

По мере того, как проходит время, ты увидишь, что интерес к духовным темам естественным образом пробуждается в его сердце. Когда он начнет задавать тебе вопросы, ты сможешь дать ему христианскую книгу. Книга или журнал могут оказать чудесное действие. Печатное слово открывает даже бронированные двери. Они могут долго пролежать на полке, но время проявит их влияние.

Никто не может противиться любви. Любовь пробуждает любовь. Метод Христа никогда не подводит. Если ты следуешь примеру Христа, то наверняка будешь так же успешен, как Он, несмотря на то, что столкнешься с каменными сердцами и далекими от религии умами. Дух Пророчества утверждает: "Лишь метод Христа принесет подлинный успех в проповеди людям Божьей истины" (Служение исцеления, гл. 9). Эти слова никак не отрицают другие евангельские мероприятия церкви, но подчеркивают, как важно делать то, что делал Христос.

Вернемся к истории Аполинарио. Он был богатым человеком и жил в престижном районе Сан-Пауло, в здании, где квартиры стоили почти два миллиона долларов. Там жили только люди с достатком. Как-то Арлете, его супруга, вошла в лифт вместе со знакомой женщиной, жившей в том же подъезде, которая была замужем за очень богатым человеком. Они были подругами, и Арлете вместе с Аполинарио давно молились за ее семью. Они не обсуждали религию, просто дружили, иногда обедали вместе в ресторане.

В тот день в лифте Арлете заметила, что подруга огорчена, и подумала, что надо поддержать ее эмоционально, поэтому пригласила к себе. Она сказала женщине, что ей было бы хорошо встречаться с друзьями, с которыми можно поделиться проблемами, с которыми вместе можно искать Божественной поддержки. Что ответила подруга, как ты думаешь? У нее возникли серьезные проблемы с мужем, и она не знала, как поступить. Она любила мужа и хотела сохранить брак. Разве неверующие не проходят через испытания в своей жизни? Разве их дети застрахованы от наркотиков? Разве у них не бывает бессонницы, потому что они переживают экзистенциальный кризис?

Тем вечером подруга Аполинарио и Арлете осознала свою нужду в Боге. На следующей неделе она привела на собрание мужа. Сегодня оба они живут в радости евангелия.

Но история не закончилась на этом. В тот день, когда я обедал у Аполинарио, там было еще шесть семей, потому что одни приводили других, делясь вестью о Христе, и теперь все они стали частью Церкви Божьей.

Как обратились эти богатые и непростые для общения семьи? Секрет заключается в правильном подходе: "Лишь метод Христа принесет подлинный успех в проповеди людям Божьей истины".

ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ:

1. Является ли дружба полезным инструментом в проповеди Евангелия?

2. Обдумай пять шагов, которым следовал Христос, чтобы привести людей в Свое Царство?

3. Как может организоваться твоя община, чтобы друзья членов церкви присоединились бы к обществу верующих?

4. Как можно добиться, чтобы человек принял решение идти за Христом?

5. У тебя есть друг, которого ты хочешь привести к Иисусу?

Глава 7

ПОЧЕМУ ТЫ ДОЛЖЕН ПРИВОДИТЬ ЛЮДЕЙ КО ХРИСТУ?

Для меня главный герой-евангелист после Иисуса это апостол Павел. Я не раз изучал его методы. Я анализировал, как он приближался к людям, как строил свои проповеди, чтобы она дошла до сердец тех, к кому он обращался. Павел был мечтателем и основал множество церквей. Его мечтой была мечта Бога: подготовить славную церковь к встрече с Христом.

Павел умер в заточении, но продолжает проповедовать евангелие через написанные им послания. Я благодарен и признателен ему за то, чему он меня научил. Е. Уайт говорит о том, как Павел старался созидать славную церковь без пятна и порока: "Апостол чувствовал на себе бремя ответственности за духовное состояние тех, кто обратился к Богу благодаря его трудам. Он желал, чтобы они возрастали в познании единственного истинного Бога и Иисуса Христа, Которого Он послал. Во время своего служения он часто встречал небольшие группы людей, любивших Иисуса, и преклонял с ними колена для молитвы, прося Бога научить их, как поддерживать с Ним живую связь. Часто он советовался с ними, как лучше открывать другим свет евангельской истины; разлученный с теми, ради кого трудился, умолял Бога сохранить их от зла и помочь стать ревностными, активными миссионерами" (Деяния апостолов, стр. 262).

Обрати внимание, о чем беспокоился Павел, чего желал для новообращенных.

"Апостол чувствовал на себе бремя ответственности за духовное состояние тех, кто обратился к Богу благодаря его трудам".

"Он желал, чтобы они возрастали в познании единственного истинного Бога и Иисуса Христа".

И то, и другое имеет отношение к приготовлению славной Церкви без пятна и порока и заставляли его молиться на коленях, просить Бога научить людей, как поддерживать постоянное общение с Ним.

И как же поддерживать такое общение?

"Часто он советовался с ними, как лучше открывать другим свет евангельской истины".

"Разлученный с теми, ради кого трудился, умолял Бога сохранить их от зла и помочь стать ревностными, активными миссионерами".

Павел знал, что христианин, который не молится, не изучает Библию и не рассказывает о Христе, идет по опасному пути саморазрушения.

Дух пророчества также упоминает о том, что делиться вестью о Христе это секрет победоносной и счастливой христианской жизни. Посмотрим, по каким причинам любой христианин должен участвовать в миссии.

1. *Христианин, который не делится вестью о Христе, не обращен*.

Это заявление кажется очень категоричным, но именно такой вывод можно сделать из цитаты Духа Пророчества: "Самым первым побуждением обновленного сердца является желание привести и других ко Спасителю" (Великая борьба, стр. 70).

Поэтому, если кто-то говорит, что Иисус преобразил его, но не рассказывает о Спасителе, то у него не все в порядке. Что-то идет не так. Такому верующему необходимо переосмыслить свою христианскую жизнь. Потому что " Не может быть истинно обращенной личности, живущей бесполезной, бессмысленной жизнью " (Наглядные уроки Христа, стр. 280).

Обрати внимание на выражение "истинно обращенный". Истинное обращение не сочетается с бездеятельностью и бесплодностью. Настоящее обращение порождает в душе христианина желание искать других людей, чтобы привести их к ногам Иисуса.

Речь не идет о коллективной деятельности церкви. Я не могу прикрываться тем, что церковь проводит евангельскую работу, хотя я сам почти не участвую. Это личная миссия.

"Если члены церкви, каждый в отдельности, не проявят своего участия в этой работе, то это будет говорить о том, что у них нет живой связи с Богом. Против их имени будет записано, что они были ленивыми рабами" (Свидетельства для Церкви, т. 5, стр. 463).

Что происходит с теми, кто не переживает такой опыт с Богом? Ответ очевиден. Они мертвы духовно. Такой человек может быть добропорядочным членом церкви, выполнять все нормы, нести служение в общине, петь в хоре, все, что угодно, но если он не делится вестью о Христе, у него нет живого общения со Спасителем. Это пугает, потому что "Каждый истинный ученик становится миссионером для Царства Божьего" (Желание веков, стр. 195). Тот, кто не посвящает себя миссии, может казаться учеником Христа, но на самом деле не является таковым. Он еще не родился для Царства Божьего. Он всего лишь хороший член церкви, но никогда не испытал истинного обращения.

2. *Христианин, который не делится вестью о Христе, никогда не будет отражать характер Христа*.

Самое худшее последствие греха на земле это искажение образа Божьего в людях. Сегодня мы – лишь пародия на этот образ, нелепая имитация. Мы стали злыми, эгоистичными, стремимся к тому, что наносит нам вред. Мы научились притворяться и надевать маски. Нас беспокоит то, как мы выглядим. Горячие с виду, ледяные внутри. Мы "неперевернутые лепешки" (Ос. 7:8), подрумянившиеся с одной стороны и непропеченные с другой. Иисус назвал таких людей окрашенными гробами (Мф. 23:27). Красивые снаружи, мягкий бархат и цветы. Внутри же – разлагающаяся плоть и кости. Это тяжело воспринимать, но это реальность жизни человека без Христа. Иисус пришел, чтобы вновь отобразить Свой характер в нас, чтобы восстановить то, что пришло в упадок, вернуть нам подобие Отца. И для этого Он дал нам поручение.

"Бог мог бы спасать грешников и без нашей помощи. Сотрудничать с Ним необходимо нам, дабы выработать характер, подобный Христову" (Желание веков, стр. 142).

Смысл этой фразы ясен. Бог поручает нам нести весть о Христе по одной единственной причине: чтобы мы могли развить христоподобный характер. И этого идеала невозможно достичь, не участвуя в миссии.

3. *Христианин, который не делится вестью о Христе, не растет в своей духовной жизни*.

Не может быть здоровой христианской жизни без возрастания. Из всех этапов жизни рождение – самый легкий. Что тебе надо, чтобы родиться во Христе? Только поверить. Ты можешь находиться на дне пропасти, но если оттуда ты взываешь к Господу благодати, Он протягивает тебе руку и принимает тебя. В этот момент ты рождаешься в христианскую жизнь, вот и все.

Но для того, чтобы спастись, недостаточно родиться, вот в чем проблема. "Возлюбленные! мы теперь дети Божии; но еще не открылось, что будем. Знаем только, что, когда откроется, будем подобны Ему, потому что увидим Его, как Он есть" (1Ин. 3:2). Пока еще не открыто, кем мы станем, поясняет Иоанн. В этом выражении подразумевается идея роста. Недостаточно родиться в Царстве Божьем, жизнь это рост. В день, когда ты перестаешь расти, ты начинаешь умирать. Наш высший идеал – быть подобными Творцу: "Знаем только, что, когда откроется, будем подобны Ему". Совет Духа пророчества гласит: "Единственный путь возрастания в благодати – с интересом исполнять ту особенную работу, которую Христос возложил на нас" (Христианское служение, гл. Пробуждение).

Понимаешь? Со стороны не все заметно, но если христианин не посвящает себя том, чтобы приводит души к Спасителю, он не растет. Слова "единственный путь возрастания в благодати " это ключ к пониманию. Приводить людей ко Христу это не то, что я могу делать, когда у меня в избытке свободного времени, нет. Или я делаю это, или умираю. Это повеление. Или я делаю это, или остаюсь духовным карликом.

"Слишком легкая жизнь и стремление избегать ответственности сделало слабыми карликами тех, кто должны были бы стать ответственными людьми, духовно-нравственными исполинами" (Свидетельства для Церкви, т. 3, стр. 495).

4. *Христианин, который не делится вестью о Христе, это слабый христианин*.

Любой отец желает видеть своих детей сильными и здоровыми. Бог это любящий Отец, и Он желает, чтобы Его дети были счастливы, росли, исполняясь силы и крепости. И для этого он оставил верное средство: "В церкви необходимо проводить организованную работу, чтобы ее члены поняли, как нести свет ближним и таким образом укреплять свою собственную веру и умножать свои знания. Когда они станут делиться светом, полученным от Бога, то начнут утверждаться в вере. Действующая церковь – это живая церковь" (Свидетельства для Церкви, т. 6, стр. 435).

Проследи за развитием мысли. Когда христианин делится светом с другими, его знания увеличиваются, вера крепнет. Почему? Потому что "когда они станут делиться светом, полученным от Бога, то начнут утверждаться в вере". Посмотри, какая польза от того, что ведешь людей ко Христу. Ты умножаешь свои познания. По мере того, как ты повторяешь духовные истины другим, эти истины укореняются в тебе, вопросы, которые тебе задает человек, с которым ты изучаешь Библию, заставляют тебя глубже исследовать Писания. Но этим благословения не исчерпываются. Твоя вера растет, и ты крепче стоишь в истине.

Что происходит, если ты не делишься твоей верой?

"Кто трудится для Христа мало или не трудится вообще, находится в серьезной опасности. Благодать Божия не может долго пребывать в душе того, кто, имея большие преимущества и благоприятные возможности, все же продолжает молчать" (Христианское служение, гл. Пробуждение).

Понимаешь, почему есть люди, с необыкновенным энтузиазмом начинавшие свою христианскую карьеру, но через короткое время возвратившиеся к прежней жизни, и кажется, будто с ними ничего и не происходило? Эти люди молчали. Благодать Христа не останется надолго в жизни того, кто не делится своей верой с другими. Потому что "именно те, кто, движимый любовью к Богу и своим ближним, стремится помогать другим, утверждаются и укрепляются в истине" (Служители Евангелия, стр. 84).

5. *Христианин, который не делится вестью о Христе, верный кандидат на отступничество*.

Печально видеть, как христианин погибает в самом начале своей духовной жизни. Не менее грустно видеть, когда христиане "со стажем" уходят вслед за отколовшимися от церкви группами, как уносится ветром сухая листва. Отступничество это проблема, которая очень волнует лидеров церкви. За сорок лет служения видел много таких случаев и участвовал в десятках собраний, на которых пытались найти средство от отступничества. Часто на таких собраниях я слышал пламенные речи, доказывающие, что новообращенные христиане покидают церковь из-за недостаточной подготовки. Но настоящая причина не в этом. В 1998 году в нескольких странах Латинской Америки мы посетили 328 бывших членов нашей церкви из 63 городов с вопросом: "Почему вы ушли из церкви?" Результат нас удивил:

Потому что были не согласны с доктринами церкви – 1,3%

Потому что присоединились к отошедшим от церкви группам – 3,9%

Потому что не смогли жить по принципам церкви – 18,8%

Из-за недостатка дружеских связей – 76,0%

Ты сам можешь видеть, что причина не в отсутствии библейских знаний. Знание полезно, но не оно гарантирует верность христианина. Основная проблема – недостаток дружеских отношений в церкви. Новообращенные приходят в церковь, но остаются вне групп друзей, которые уже существуют в общине. Они теряют прежних друзей и не приобретают новых в церкви, через некоторое время падают духом и уходят. А что общего у всего этого с поручением делиться вестью о Христе? Очень много. Посмотрим, что говорит Дух Пророчества:

"Христиане, постоянно возрастающие в серьезности, усердии и любви, никогда не отступят от веры… Не участвующие в этом бескорыстном труде не имеют живого опыта и быстро устают в борьбе, сомневаются, ропщут и сожалеют до тех пор, пока не потеряют всякое чувство, составляющее настоящую религию" (Христианское служение, гл. Пробуждение).

Е. Уайт пишет о том, что делиться вестью о Христе это средство оставаться в рядах Божьего войска. Тот, кто делится вестью, никогда не впадет в отступничество. Более того, она пишет, что христиане, ведущие пассивный образ жизни и не ведут других ко Спасителю, не только падают духом, но, к тому же, видя, "что не смогут вернуться в мир, они остаются в церкви, но в своей душе предаются мелочной подозрительности, зависти, разочарованиям и угрызению совести. В своей религиозной жизни они имеют лишь сомнительный, безнадежный и мрачный опыт" (Христианское служение, гл. Пробуждение).

Тебе знакомы эти чувства? Ты знаешь кого-то, кто живет, критикуя церковь и ее руководителей? Спроси такого человека, скольких людей он привел к Богу за последний год, и из ответа тебе станет очевидным, почему он так себя ведет.

Часто можно встретить искренних людей, которые беспокоятся о том, чтобы вести себя безупречно. В этом нет ничего плохого. Проблема в том, что если вся наша христианская ревностность сосредотачивается исключительно на этом, и мы забываем, что свидетельствование это сердце христианской жизни, мы подвергаемся серьезной опасности.

"Есть много называющих себя христианами, сердца которых не заняты в Его служении. Они просто приняли вид в исповедании благочестия, этим самым навлекли на себя еще большее осуждение и стали опасными обманщиками и более успешными агентами сатаны" (Христианское служение, гл. Пробуждение).

Когда христианин обеспокоен лишь тем, чтобы "исповедовать благочестие", но не старается приводить людей ко Христу, он подвергается опасности стать агентом сатаны и наносить вред другим душам. Как ужасно!

6. *Христианин, который не делится вестью о Христе, не будет участвовать в обещанном возрождении церкви*.

У Бога есть замечательные планы относительно Церкви. Он хочет видеть ее живой, здоровой и святой, готовой встретиться со своим Искупителем. Для этого Церкви дано поручение свидетельствовать.

"Если церковь желает быть живой, она должна быть действующей, трудящейся церковью. Она не должна довольствоваться лишь защитой своего вероучения в борьбе с силами греха и зла, не должна довольствоваться медленным продвижением вперед, но должна нести бремя Христа, следуя неуклонно за своим Повелителем, приобретая новые души на своем пути" (Христианское служение, гл. Пробуждение).

Возрождение это не только жизнь по высоким нравственным принципам. Есть много искренних людей, обеспокоенных тем, чтобы мир не проник в церковь. Но церковь "не должна довольствоваться лишь защитой своего вероучения в борьбе с силами греха и зла", а "нести бремя Христа, следуя неуклонно за своим Повелителем, приобретая новые души на своем пути". Это основа истинного возрождения, потому что "ничто так не укрепит твое благочестие, как работа по продвижению дела, которое на словах ты любишь" (Свидетельство для Церкви, т. 4, стр. 236).

7. *Христианин, который не делится вестью о Христе, не готовится к возвращению Царя царей*.

Как правильно готовиться к Пришествию Христа? Жить, беспокоясь о дате выхода воскресного закона и начале преследований? Переехать в глухую деревню и начать читать Библию и молиться с ранее не виданным рвением? Послушай совет Духа пророчества: "Наша вера в это время не должна остановиться лишь на позиции нашего согласия с теорией трехангельской вести. Мы должны иметь масло благодати Христа, которое бы питало наши светильники и излучало свет жизни, освещая путь находящимся во тьме" (Свидетельства для Церкви, т. 9, стр. 155).

Невозможно обойтись без молитвы и ежедневного изучения Слова Божьего, но они должны сочетаться с работой – освещать путь находящимся во тьме. Иначе наша духовная жизнь будет пустой и бессмысленной.

"Мы живем во время ожидания. Но это время мы должны провести не в бездействии и праздном ожидании. Ожидание, бодрствование и старательный труд – все это должно сочетаться вместе" (Свидетельства для Церкви, т. 5, стр. 276).

Мы не можем ограничиваться молитвой и чтением Библии, это будет называться бездействием. Нам необходимо включать в нашу духовную жизнь свидетельствование, а это не что иное, как поиск человека, которого ты приведешь к ногам Спасителя.

8. *Христианин, который не делится вестью о Христе, будет требовать заботы и внимания к себе*.

Много христиан не испытывают удовлетворения и исполнены тревоги. Дух Пророчества предлагает лекарство от этой болезни: "Этот рецепт Христос прописывает слабовольным, сомневающимся, трепещущим душам. Пусть скорбящие, которые ходят в печали перед Господом, воспрянут и помогут нуждающемуся" (Свидетельства для Церкви, т. 6, стр. 266).

Жизнь без миссии полна сомнений. Помнишь, что сделал Иисус, когда увидел, что ученики полны сомнений?

"Есть одно хорошее лекарство от духовной лени – работа. Помогай людям, нуждающимся в твоей помощи" (Свидетельства для Церкви, т. 4, стр. 236).

Рассказывают, как один человек замерзал среди снегов. У него не оставалось сил, и он уже почти простился с жизнью, когда наткнулся на другого человека, еще в худшем состоянии, чем он сам. Движимый сочувствием, он решил тащить его на себе, хотя крайне ослаб. Продвигаясь, он начал замечать, что его тело постепенно разогревалось, и он даже вспотел. В конце концов, они добрались до какого-то убежища, и только тогда он осознал, что спасая другого человека, он спас и себя. То же самое происходит, когда спасаешь души.

С Андресом я познакомился в одном из самых криминальных городов мира, и сам он был известным бандитом. Он провел годы в тюрьме, расплачиваясь за свои преступления. В заключении он познал Иисуса Христа. Однажды, морозной ночью, Андрес умирал. Он дрожал от холода и ждал смерти. И в этом состоянии он услышал мою проповедь по радио, которое было у его сокамерника. В ту ночь Святой Дух тронул его сердце. Он не раз слышал о Христе, но всегда полагал, что религия предназначена для слабаков. Он же считал себя сильным и смелым. Вооруженный до зубов, он заставил страдать множество людей. Он был злым и жестоким, он выбрал путь преступлений еще в юности и обвинял общество в том, что ему не дали возможности другого выбора.

В ту ночь он умирал, и смерть пугала его. Сквозь тьму своей агонии он понял, что Бог его любил и хотел дать ему новое сердце. Андрес воззвал к Господу. Он умолял дать ему еще один шанс и с этой мыслью впал в бессознательное состояние.

На следующее утро он, открыв глаза, увидел в окне солнце, пробивающееся сквозь туман. Он находился в тюремном лазарете. "Я был жив, – рассказывал он мне, волнуясь, – я не умер. Бог давал мне еще один шанс".

С той холодной ночи прошло тридцать лет. Сегодня Андрес – живое свидетельство преображающей силы Христа. Он свободен и работает в организации, которая занимается детьми, совершившими преступления. В последнюю нашу встречу он познакомил меня с большой группой людей, которых привел ко Христу. "Как я мог молчать после всего того, что Господь Иисус сделал ради меня?", – улыбаясь, ответил он мне, когда я спросил его, как это он не устает говорить о Христе.

Андрес нашел секрет возрастания во Христе. Он сегодня является частью славной Церкви, за которой вернется Иисус.

ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ

1. Меня напрягает мысль о необходимости приводить людей к Богу? Я стеснителен и не умею свидетельствовать? Что я могу сделать?

2. По каким причинам я должен приводить людей к ногам Христа?

3. Какая сила, кроме страха и чувства долга должна двигать мною в моем желании видеть других в Царстве Божьем?

4. Как связана моя вечная участь с миссией?

5. Какая Божья любовь объединяет мое спасение и спасение других?

Глава 8

ДЛЯ ЧЕГО СУЩЕСТВУЕТ ЦЕРКОВЬ?

Откровение это книга видений. И среди многих других мы находим в ней описание того, как Бог видит проповедь евангелия. Господь захотел поделиться Своим видением с Иоанном и открыл ему будущее. "После сего я увидел иного Ангела, сходящего с неба и имеющего власть великую; земля осветилась от славы его" (Откр.18:1).

Какая чудесная сцена! Земля, освещенная Божьей славой. Люди, исполненные силой Святого Духа, преображенные любовью Иисуса Христа, озаряют мир Божьей славой. Характер Христа, отраженный в жизни верующих. Они – свет миру. Тьма отступает перед их сиянием. Там, где проходят христиане, идет слава Божья, и ею освещены все уголки земли.

Это происходит незадолго до возвращения Христа: "Сущность вести второго ангела еще раз возвещается миру этим “иным Ангелом”, который освещает землю своей славой. Все эти вести сливаются воедино, чтобы каждый человек в конце истории нашей земли услышал их" (Избранные вести, стр. 116).

Чтобы пережить этот опыт, церковь прошла через процесс роста, и чтобы помочь ей достичь этого идеала, Бог доверил ей миссию. Церковь нуждается в понимании того, что цель Божья состоит в том, чтобы она отражала Его характер перед миром, а миссия это инструмент, чтобы достичь этой цели.

"В церкви необходимо проводить организованную работу, чтобы ее члены поняли, как нести свет ближним и таким образом укреплять свою собственную веру и умножать свои знания. Когда они станут делиться светом, полученным от Бога, то начнут утверждаться в вере. Действующая церковь — это живая церковь. Мы, как живые камни, должны представлять собой духовный дом, и каждый камень должен излучать свет. Каждый христианин сравним с драгоценным камнем, принимающим славу Божью и отражающим ее" (Свидетельства для Церкви, т. 6, стр. 435).

Обрати внимание на важности миссии в жизни церкви:

– Действующая церковь – живая церковь.

– Когда верующие делятся светом, они укрепляют свою веру и умножают свои знания.

– Когда верующие делятся светом, они утверждаются в вере.

– Каждый христианин – драгоценный камень, принимающий и отражающий славу Божью.

Мы вновь обнаруживаем принцип взаимосвязи. Это похоже на источник чистой воды: чем больше отдает, тем больше получает. Проповедь евангелия это сила, движущая Церковь, смысл ее существования.

По этой причине Господь показал Иоанну появление остатка, символизируемого тремя ангелами: "И увидел я другого Ангела, летящего по середине неба, который имел вечное Евангелие, чтобы благовествовать живущим на земле и всякому племени и колену, и языку и народу" (Откр.14:6).

Союз "чтобы" указывает на задачу Церкви здесь на земле. У Бога есть план для Церкви, и выполнение этого плана поможет ей достичь божественного идеала. Что это за задача? Она сформулирована в словах, идущих после союза "чтобы": благовествовать всем живущим на земле, проповедовать вечное евангелие.

"Церковь Христа на земле была создана для миссионерских целей, и Господь желает видеть, как вся Церковь изыскивает пути и средства, с помощью которых знатные и простолюдины, богатые и бедные могли бы услышать весть истины" (Свидетельства для Церкви, т. 6, стр. 29).

Все силы Церкви должны быть направлены на выполнение этой задачи. Эта работа необходима, чтобы отражать характер Божий и стать славным народом, за которым придет Иисус.

"Церковь по замыслу Божьему призвана сотрудничать с Ним в деле спасения людей. Она создана для служения, и ее задача — нести Евангелие миру" (Деяния апостолов, стр. 9).

В этой цитате мы встречаем предлог "для", который тоже указывает на цель: Церковь существует для выполнения миссии.

В самом начале адвентистского служения понимание миссии было ясным. В 1893, когда церковь только начинала развиваться, Е. Уайт уже писала: "Господь по Своей премудрости предусмотрел, что благодаря тесному общению между собой всех верующих христианин объединится с христианином, а церковь — с церковью. Таким образом, человеческое начало сможет сотрудничать с Божественным. Все силы подчинятся Святому Духу, и все верующие сольются в едином устремлении, возвещая миру радостную весть о благодати Божьей" (Деяния апостолов, стр. 64).

Из истории видно, что наша церковь родилась с ясным видением миссии и роли свидетельствования в жизни каждого христианина. Но что-то произошло за долгие годы пути. Сегодня многие общины полагают, что церковь это убежище для слабых, беззащитных, нуждающихся в поддержке и заботе. Как при первом всхлипе младенца мать бежит успокоить его, так пастор по первому зову должен бежать и обслуживать членов церкви. Многие служители превращаются в "нянек", а их основной работой становится качание колыбели, чтобы дитя не плакало. Мы забываем, что родились с определенной целью, что лучший способ сохранить духовное здоровье членов церкви – выполнять поручение Бога, нести весть о Христе.

"Сила приобретается посредством упражнений. Все употребляющие способности, данные им Богом, увеличат их, верно участвуя в Его служении. Те, кто ничего не делают для Бога, никогда не будут возрастать в познании истины. Человек, который лежит и не тренирует свои конечности, скоро потеряет силу, чтобы владеть ими. Так и христианин, который не употребляет данных Богом способностей, не только не будет возрастать во Христе, но потеряет и те силы, которые были у него. Его поразит духовный паралич. А те, которые с любовью к Богу и ближним стараются помочь другим, утвердятся, укрепятся и укоренятся в истине" (Свидетельства для Церкви, т. 5, стр. 393).

Образ, который использует Дух Пророчества, впечатляет: духовный паралич! Духовный паралитик, который, потеряв возможность ходить, ползает и живет жалобами. "Этот рецепт Христос прописывает слабовольным, сомневающимся, трепещущим душам. Пусть скорбящие, которые ходят в печали перед Господом, воспрянут и помогут нуждающемуся" (Свидетельства для Церкви, т. 6, стр. 266).

Миссия, заключающаяся в том, чтобы искать грешников и приводить их ко Христу, это не задача ограниченного круга добровольцев, нет, так не должно быть.

"Секрет успеха в деле Божьем зависит от согласованной работы нашего народа. Необходимы концентрированные действия. Каждый член тела Христова должен выполнять свою часть в деле Божьем, согласно способностям, которыми Бог наделил его. Мы должны сплотиться вместе, плечом к плечу и сердцем к сердцу, преодолевая преграды и затруднения" (Христианское служение, гл. Организация христианских сил).

В приводимых цитатах постоянно повторяются слова "все" и "каждый" миссия принадлежит всей Церкви, а Церковь состоит из "всех" и "каждого".

"Каждый человек должен находиться в назначенном Богом месте и служении, размышляя, говоря и действуя в согласии с Духом Божьим. Тогда и только тогда его работа будет совершенной" (Свидетельства для Церкви, т. 6, стр. 293).

В церкви достаточно работы для всех и каждого. С одной стороны, приводить души ко Христу это долг каждого, но, с другой стороны, это общий долг. Верующий столкнется с множеством трудностей, проповедуя в одиночку, без поддержки Церкви.

В этом смысле евангельская миссия Церкви не может быть выполнена посредством евангельских кампаний, она должна быть постоянной деятельностью, должна стать естественной частью церковной жизни. Миссионерская программа не зависит от одного человека. Она реализуется каждый день и каждый час. Двери церкви открываются, чтобы принять людей, которых приводят члены церкви, все смотрят на этих людей, как на драгоценности Божьей семьи, как на духовных детей, рождающихся для Царства Божьего.

Миссионерские антенны церкви должны быть всегда направлены на обнаружение приходящих, принимать их с распростертыми объятиями, и в радости сердец давать им ту любовь, в которой они нуждаются, чтобы возрастать и достигать духовной зрелости.

Церковь, осознающая свою миссионерскую сущность, должна постоянно осуществлять некоторую деятельность.

1. *Хорошая группа приветствия*. Те, кто приветствуют людей в дверях церкви, являются лицом церкви. Они принимают людей, чтобы те почувствовали себя любимыми. Когда член церкви впервые приводит в церковь друга, он должен заранее сообщить группе приветствия, как зовут этого человека, чтобы, когда он придет, к нему могли обратиться по имени. Для человека нет более сладкого звука, чем звук его имени. Пришедшего надо сопроводить в зал, дать ему Библию. Последнее важно, этим мы говорим: "Мы здесь изучаем Слово Божье".

2. *Любовь и дружба*. Вся церковь должна участвовать в создании теплой дружеской атмосферы. Ответственность за то, чтобы новые люди почувствовали себя желанными гостями, лежит не только на группа приветствия, но на всей общине. Каждый христианин, рожденный в Царствии Божьем, должен научиться быть приветливым с незнакомыми, пришедшими в церковь. Братья и сестры из церкви могут простить, если с ними не поздоровались по невнимательности, но гости должны дышать атмосферой любви, чтобы захотеть придти еще раз. Это будет естественным поведением для нас, если характер Христа отображен в жизни Его Церкви.

"Имея характер Христа, мы сможем все вместе выполнять работу Божью. Христос в нас встретится со Христом в наших братьях, и Святой Дух пошлет единство сер­дца и действий, которые будут свидетельствовать миру о том, что мы — дети Божьи" (Свидетельства для Церкви, т. 9, стр. 188).

"Если вы работаете для душ в смиренной, полной доверия зависимости от Бога, ес­ли сияние Его духа отражается в ваших христоподобных харак­терах, если сочувствие, доброта, терпение и любовь являются основополагающими качествами ваших душ, вы станете насто­ящим благословением для всех, кто вас окружает" (Свидетельства для Церкви, т. 5, стр. 650).

Каждый, впервые пришедший в церковь, должен увидеть прекрасный лик Христа на лицах братьев и сестер.

3. *Дружеский обед*. Людей надо приглашать на обед в церкви. Члены церкви должны уметь проявлять внимание к гостям и находиться рядом с ними. Если кто-то оказывается в одиночестве, надо подсесть к нему, заговорить, чтобы он почувствовал себя любимым. Притягательность того или иного для человека основываются на эмоциях а не на разуме. Пришедшие в церковь люди могут не иметь понятия о доктринах, но захотят вернуться из-за полученных положительных эмоций, из-за любви, которую почувствовали. Чтобы добиться этого, каждый христианин должен ежедневно молиться, изучать Библию и делиться с другими вестью о Христе. Все взаимосвязано.

4. *Привлекательное молитвенное служение*. Молитвенные служения должны стать ходатайственными служениями. Вся церковь должна молиться за тех людей, с которыми работают члены церкви. Когда Божья Церковь молится, происходят чудеса, я лично это видел. Благодаря молитве общины мужья, не желавшие ничего знать об Иисусе и грубо обращавшиеся с женами и детьми, преследуя их за веру, были тронуты святым Духом. Благодаря неустанной молитве общины непокорные дети возвращались в семьи и просили прощения у родителей.

Если каждый член церкви молится за тех, кого ведут ко Христу, если верующие объединяются в ходатайственной молитве за них, чудо не заставит себя ждать.

Молитвенные собрания должны стать собраниями для миссионерских свидетельств. Братья и сестры будут рассказывать о том, какие чудеса совершает Бог в жизни их друзей. Молитвенные собрания должны быть наполнены любовью и христианским рвением.

5. *Занятия для готовящихся к крещению*. Это еще одна форма деятельности, которая должна осуществляться в церкви постоянно, если община понимает свою задачу. На таких занятиях готовятся к рождению в Царстве божьем новые члены Церкви. Когда верующий приводит человека ко Христу, и тот начинает задавать вопросы, церковь должна оказать поддержку тем, кто не умеет проводить библейские уроки, организовав занятия, на которые можно привести друзей. Твоя же работа будет заключаться в том, чтобы сесть рядом и помогать ему находить тексты в Библии. Подготовленный учитель будет разъяснять то, что ты не можешь объяснить.

Церкви, забывающие о цели своего существования, превращаются в религиозные клубы. Люди собираются один-два раза в неделю, чтобы провести какую-то программу, вот и все. Подумай о церкви такого типа. На протяжении недели руководители отделов готовят субботнее богослужение. Распределяют обязанности, расписывают программу, ищут, кто споет, выбирают гимны и т.п., звонят по телефону, напоминая об участии в программе. Наступает суббота, все собрались, все хотят, чтобы богослужение было красивым. Обычно так и происходит.

Программа проведена, субботний день подошел к концу. Все с облегчением вздыхают, благодаря Бога за то, что все прошло благополучно. И тут же начинается еженедельная рутина: надо готовить программу на следующую субботу. Понимаешь, что происходит? Жизнь церкви, потерявшей понимание своего предназначения, вертится вокруг проведения собраний. Несколько человек участвует, большинство сидит и наблюдает. Если им нравится программа, благодарят и возвращаются на следующее собрание, если нет, критикуют и ищут другую церковь, где программа лучше. Это церковь, разыгрывающая спектакли.

Ну а пастор? Сам того не замечая, он попадается в ловушку – живет, готовя содержательные проповеди, чтобы "хорошо питать церковь". Этим он и ограничивает свою миссию. Проповедовать, и проповедовать хорошо. Но это всего лишь часть пасторской работы. Настоящая миссия пастора – готовить славную Церковь к встрече со Христом, а он все время тратит на подготовку новых и новых проповедей для требовательной общины.

В таких обстоятельствах Е. Уайт советует: "Если бы наши служители произносили короткие и уместные проповеди, а затем учили членов церкви личному служению, перекладывая на них часть ноши, то и сами убереглись бы от изнеможения, и люди обрели бы от прилагаемых трудов больше духовной силы, а результаты такой совместной работы умножились бы десятикратно" (Голос в речи и пении, гл. 44).

Повторим основные идеи:

– Пастор должен проповедовать коротко и по существу.

– Помимо проповеди, он должен учить членов церкви работать.

– Эффект будет тройным: во-первых, служитель не будет утомляться, во-вторых, члены церкви укрепятся духовно, а, в-третьих, результаты в десять раз превзойдут нынешние.

Нам нужны общины, ясно понимающие цель своего существования! Вот самая великая нужда мира: народ, который знает, зачем живет и почему Бог вывел его на историческую и пророческую сцену, народ, имеющий цель и задачу.

Иисус суров с церквями, которые теряют из вида цель. Однажды Он сказал: "Вы - соль земли. Если же соль потеряет силу, то чем сделаешь ее соленою? Она уже ни к чему негодна, как разве выбросить ее вон на попрание людям" (Матф.5:13). В этих словах скрыт принцип, придающий смысл всему. Вещь имеет право на существование, пока выполняет свое предназначение. Предназначение соли – придавать вкус еде, и если этого не происходит, то, по словам Иисуса, она уже ни к чему негодна, разве что на выброс. А каково предназначение Церкви? Проповедовать евангелие. Что ожидает церковь, не выполняющую свое предназначение? Слова Иисуса могут казаться жесткими, но Он не колебался, произнося их.

Меня как-то спросили, как мы можем быть уверены в том, что выполняем миссию. Вот ответ Духа Пророчества: "Верующие в Фессалонике были истинными миссионерами. Их сердца горели ревностью по своему Спасителю, Который избавил их от “грядущего гнева”. Через благодать Христа в их жизни произошли дивные перемены, и Слово Господне, которое они проповедовали, сопровождалось силой, в результате чего проповедуемые истины завоевывали сердца, и число верующих возрастало" (Деяния апостолов, стр. 256).

Откуда мы знаем, что фессалоникийцы были настоящими миссионерами? Потому что число верующих возрастало. Число – понятие из математики. Когда ты хочешь что-то измерить, то нет ничего лучше, чем числа. Если ты скажешь, что похудел, я спрошу, на сколько килограмм. Если скажешь, что стареешь, я спрошу, сколько тебе лет. Числа это не самые точные показатели, но пока не нашли другого лучшего инструмента измерения.

В первые годы адвентистского движения Е. Уайт написала следующее: "Адвентисты седьмого дня продвигаются вперед, возрастая в численности, учреждая миссии, поднимая знамя истины в тех частях мира, где царит тьма. И все же работа продвигается вперед намного медленнее, чем ожидает Бог" (Христианское служение, гл. Пробуждение).

Как мы можем знать, что первые адвентисты продвигались вперед? Потому что их численность возрастала. Еще в одной цитате Е. Уайт говорится: "Если бы каждый адвентист седьмого дня выполнил возложенную на него работу, число уверовавших сегодня было бы намного больше, чем есть на самом деле" (Свидетельства для Церкви, т. 9, с. 25).

Видишь, каким образом числа присутствовали в истории церкви? Если церковь выполняет свою миссию, результатом становится возрастание численности. Но нас подстерегает опасность: жить, беспокоясь об увеличении численности, забывая, что это имеет смысл только когда происходит в результате духовного роста Церкви, о чем мы говорили в предыдущей главе. Можно расти численно, не возрастая духовно, но невозможно расти духовно, не увеличиваясь численно.

Нашим приоритетом должно стать духовное возрастание в Царстве Божьем, приготовление славной церкви, за которой вернется Иисус Христос.

ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ:

1. Как описывается в Книге Откровения Божье видение о будущем проповеди евангелия?

2. Насколько важна миссия для жизни Церкви?

3. В чем заключается принцип взаимосвязи?

4. Какую роль сыграла миссия в появлении Церкви Адвентистов Седьмого дня?

5. Какой деятельностью занимается община, выполняющая миссию?

Глава 9

ЧЕЛОВЕЧЕСКИЕ МЕТОДЫ ИЛИ НЕБЕСНЫЙ ПЛАН?

Говорить о евангельской миссии Церкви нелегко. Мы должны быть внимательными, чтобы не перепутать миссию и методы. Миссия состоит в том, чтобы отражать характер Иисуса Христа в мире, покрытом мраком греха. В наши дни слава людей затмевает славу Бога. Наступило время услышать божественный призыв: "Восстань, светись, Иерусалим, ибо пришел свет твой, и слава Господня взошла над тобою. Ибо вот, тьма покроет землю, и мрак – народы; а над тобою воссияет Господь, и слава Его явится над тобою. И придут народы к свету твоему, и цари – к восходящему над тобою сиянию" (Ис.60:1-3).

Мы живем в дни духовного затмения. Гуманизм пропитал все течения человеческой мысли и глубоко укоренился на духовной почве. Сегодня есть церкви, единственная цель которых – возвышение человека под предлогом поклонения Богу. Люди пытаются затмить славу Божью своей собственной. Человеческие методы ставятся на первое место, а великий план Иисуса Христа по евангелизации мира считается очевидным и не заслуживающим внимания. В этой долине духовной тьмы народ Божий призван подняться и осветить мир Божьей славой.

Первый ангел появляется на сцене времен, возвещая: "Убойтесь Бога и воздайте Ему славу, ибо наступил час суда Его, и поклонитесь Сотворившему небо и землю, и море и источники вод" (Откр.14:7). Слава Божья должна осветить землю прежде Второго Пришествия Христа. Мир должен знать, что слава, которую враг однажды украл у Иисуса Христа, принадлежит лишь Сыну Божьему. Только Он является Царем царей и Господом господствующих. И у Бога на этой земле есть народ, возвещающий славу Божью теоретически и практически. Теоретически, основываясь на Слове Божьем, а практически – отражая характер Христа.

Ввиду этого каждый раз, когда мы думаем о миссии, мы должны думать об отражении славы Божьей. Для этого христианину всего лишь надо быть светом, и он им будет по мере того, как будет приближаться к Иисусу, Свету мира. Это приближение не теоретическое. Это опыт жизни. Невозможно единство с Христом без ежедневной молитвы, изучения Слова Божьего и свидетельствования. Об этом надо говорить еще и еще раз. Миссия была дана людям не потому, что Бог не мог проповедовать евангелие без их помощи, а для того, чтобы люди возрастали духовно и отражали славу Божью.

Вернемся к принципу взаимосвязи. Отражение славы Божьей это и причина, и следствие. Чем ближе христианин к Иисусу, тем больше людей он приведет к Его ногам, и наоборот. Одно действие влечет за собой другое, из одного опыта вырастает другой.

"Когда они станут делиться светом, полученным от Бога, то начнут утверждаться в вере " (Свидетельства для Церкви, т. 6, стр. 435).

Вызов, стоящий перед лидерами церкви – помочь каждому христианину отражать славу Божью, светить во тьме. Светить означает приводить души ко Христу. Дух Пророчества говорит о Христе: "Когда Он проходил через маленькие селения и большие города, то был подобен живительному потоку, несущему жизнь и радость: “Земля Завулонова и земля Неффалимова, на пути приморском, за Иорданом, Галилея языческая, народ, сидящий во тьме, увидел свет великий, и сидящим в стране и тени смертной воссиял свет” (Мф. 4:15, 16)" (Служение исцеления, стр. 20).

Обрати внимание на два выражения из книги пророка Исайи:

– Народ, сидящий во тьме, увидел свет великий

– Сидящим в стране и тени смертной воссиял свет

В библейском понимании проповедовать евангелие означает открывать славу Божью тем, кто живет в духовной тьме. Именно так Иисус, посланный Отцом на землю, евангелизировал мир, и сейчас Он обращается к нам: "Как послал Меня Отец, так и Я посылаю вас" (Иоан.20:21).

Сделать так, чтобы каждый христианин отражал характер Христа и приводил людей ко Христу это не просто метод. Это краеугольный камень евангелизации. это красная нить свидетельствования. Из этого опыта рождаются все остальные методы евангелизации. но любой метод, оставляющий в стороне личное свидетельство христианина, является человеческим измышлением.

Каждый раз, когда мы забываем наставления Слова Божьего и Духа Пророчества, мы пьем из источников человеческой, а не божественной мудрости. Когда мы пытаемся имитировать "революционные методы" других церквей, которые быстро растут, и забываем о наставлениях Господа, мы сворачиваем на неверную дорогу.

Нет ничего плохого в том, чтобы узнавать, как другие церкви добиваются роста численности, но Господь оставил нам достаточно указаний для успешного осуществления миссии, и опасно применять человеческие методы для того, чтобы охватить "трудные" районы.

"Наш мир превратился в огромный лазарет, наполненный жертвами телесных и духовных болезней. Повсюду есть лю­ди, гибнущие от незнания истин, порученных нам Богом. По­этому члены Церкви должны пробудиться и полностью осоз­нать свою обязанность в возвещении этих истин. Освещен­ные истиной люди должны стать носителями света для мира. Утаивать наш свет в это время – значит совершать ужасную ошибку. Сегодня к народу Божьему звучит весть: «Восстань, светись, Иерусалим, ибо пришел свет твой, и слава Господня взошла над тобою»" (Основы здорового питания, стр. 455).

Грустно видеть, как мы иногда тратим время и средства на то, чтобы найти специалистов по развитию, в то время как надо изучать, как Иисус Христос хочет, чтобы мы выполнили Его поручение. Возможно, поэтому мы так часто разочаровываемся и приходим к выводу, что некоторые места труднодоступны для евангелия.

"Если вы хотите, чтобы люди приняли вас, смирите свои сердца пред Богом и постигайте Его пути. Мы обретем много ценного для нашей работы, изучая методы деятельности Христа и то, как Он общался с народом" (Евангелизм, стр. 53).

Как Христос общался с людьми? Почему Его проповедь была такой успешной? Как приводить людей ко Христу, чтобы это было для нас не тяжким грузом, а радостью? Это тема следующей главы.

ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ

1. В чем отличие миссии от простых методов евангелизации?

2. Не является ли моя церковь всего лишь обществом, возвышающим людей?

3. В чем заключается весть первого ангела из Книги Откровения?

4. Как проявляется слава Божья в жизни верующих адвентистов?

5. Что означают два выражения из процитированного отрывка из Книги пророка Исайи?

Глава 10

ВЫЗОВ, СТОЯЩИЙ ПЕРЕД ПАСТОРАМИ

После многочасовых безуспешных попыток разглядеть в воде хоть что-то, царь вернулся во дворец разочарованным и упрекнул своего старого и мудрого советника:

– В озере ничего невозможно увидеть. Оставь свои шутки и скажи мне прямо, кто мой самый злейший враг?

– Как же ты не заметил? – покачал головой советник, – он был перед тобой. Ты же видел собственное отражение. Ты и есть твой злейший враг. Ты царь, который не хочет понимать, а только властвовать, но ты даже не знаешь, куда хочешь привести твой народ. У тебя огромное войско, но оно бесполезно для тебя, потому что ты настолько самонадеян и высокомерен, что не видишь собственных нужд. Ты вредишь себе и народу. Ты впал в заблуждение. Нет для тебя худшего врага, чем ты сам.

История повторяется. Апостол Павел писал в свое время: "Итак, смотрите, поступайте осторожно, не как неразумные, но как мудрые… не будьте нерассудительны, но познавайте, что есть воля Божия" (Еф.5:15, 17).

Поступать осторожно, разумно, мудро. Какая задача, особенно для лидеров! Для Павла мудрость слуги Божьего была связана с пониманием воли Божьей. Понимаем ли мы волю Божью относительно миссии? Как я могу пасти овец Господа, если не знаю, куда иду? Как я могу нести мое служение, если не знаю, в чем заключается служение, порученное мне Господом? Какую миссию я могу выполнить, если не понимаю воли Господа?

С божественной точки зрения поручение делиться вестью о Христе дано каждому члену Церкви. "Мнение, будто дело спасения душ зависит только от служителей, является роковым заблуждением. Люди, на которых Господь возложил большую ответственность, должны ободрять скромного, посвященного верующего, на которого Хозяин виноградника возлагает бремя спасения душ. Бог посылает в Свой виноградник многих людей, которые не были специально рукоположены для служения, и руководители Церкви Божьей должны понять, что поручение Спасителя дано всем верующим во имя Его" (Деяния апостолов, стр. 110).

Кто же этот скромный и посвященный верующий? Рядовой член церкви! Именно на него Господь возлагает заботу о душах. Почему? Потому что верующему надо расти духовно, чтобы он стал частью славной Церкви без пятна и порока, за которой вернется Христос. Если я, служитель, оставляю общину в стороне, я не понимаю волю Божью относительно миссии. Если в своем стремлении достичь хороших показателей я использую методы, которые не задействуют членов церкви, предоставляя им роль зрителей, я обрекаю своих овец на гибель, и однажды Бог спросит с меня за это. Я могу быть очень искренним в своих действиях, но если я делаю не то, что просит Бог, то я забываю готовить славную Церковь без пятна и порока к встрече с Господом.

Скромный и посвященный верующий, говорит Дух Пророчества, должен быть ободрен людьми, на которых Господь возложил большую ответственность. Кто эти люди? Служители. Работа служителя не заключается в том, чтобы исключительно он приводил души ко Христу. По божественному замыслу эта задача должна выполняться каждым верующим.

"Если работа проводится там, где уже есть община верующих, служитель должен основные свои усилия направить не столько на обращение неверующих, сколько на подготовку членов своей церкви к выполнению посильного для них служения. Он должен индивидуально работать с каждым из них, стремясь пробудить в них стремление к обретению более глубокого опыта и работе для других" (Служители евангелия, стр. 196).

Пастор никогда не должен выполнять работу, которая назначена для общины.

"Проповедование – это малая часть той работы, которая должна быть проделана для спасения душ. Дух Божий убеждает грешников в истине и приводит их в объятия Церкви. Служители в состоянии выполнить свою часть, но они никогда не сделают того, что может сделать Церковь" (Евангелизм, стр. 352).

Эта весть обращена пасторам, и речь идет о проповедях за кафедрой. Проповедование называется лишь малой частью работы по спасению душ. Спасение – это дело Бога. Как Он поступает? Он вручает людей Церкви. Служители никогда не сделают того, что может община. Излишне объяснять, что община это не религиозная организация, а каждый верующий в отдельности.

"Мнение, будто дело спасения душ зависит только от служителей, является роковым заблуждением… Люди, на которых Господь возложил большую ответственность, должны ободрять скромного, посвященного верующего, на которого Хозяин виноградника возлагает бремя спасения душ. Бог посылает в Свой виноградник многих людей, которые не были специально рукоположены для служения, и руководители Церкви Божьей должны понять, что поручение Спасителя дано всем верующим во имя Его" (Деяния апостолов, стр. 110).

"Представление о том, что служитель должен нести все бремена и делать всю работу, является большой ошибкой. Братья, способные учить работников следовать за Христом и работать так, как работал Он, могут и должны распределять это бремя и проводить образовательную работу в церкви" (Свидетельства для Церкви, т. 6, стр. 435).

Работа служителя – готовить, учить, воспитывать, показывать, вдохновлять и вооружать членов церкви для того, чтобы они выполнили свой долг. Им надо заниматься миссионерской работой, это средство, указанное Богом для того, чтобы в них отобразился характер Христа и слава Божья. Пастор не может думать, что его миссия заключается лишь в том, чтобы проповедовать евангелие, не важно, как.

"Бог мог бы спасать грешников и без нашей помощи. Сотрудничать с Ним необходимо нам, дабы выработать характер, подобный Христову" (Желание веков, стр. 142).

Поэтому "самое наилучшее, чем служители могут помочь членам наших общин, заключается не в проповеди, но в планировании их работы. Поручите каждому то, что он может сделать для других… Если работа будет поставлена таким образом, уныние вскоре будет устранено; слабый станет сильным; невежда – образованным и все будут приготовлены, чтобы представлять истину, как она явлена в Иисусе" (Свидетельства для Церкви, т. 9, стр. 82).

Видишь, как созидается славная Божья Церковь? Больше нет разочарованных, унылых и павших духом. Почему? Потому что служитель правильно понял свою задачу и верно выполняет свою миссию. Служитель понял, что Иисус Христос не поручил миссию человеку, потому что не мог выполнить ее сам, но потому, что человек нуждается в миссии, чтобы расти и отражать характер Творца.

Но Дух Пророчества говорит еще конкретнее: "Служителям не надо изнурять себя, исполняя работу, которую должны делать члены церкви, удерживая их тем самым от исполнения долга. Им необходимо научить членов, как следует работать в церкви и в обществе" (Христианское служение, стр. 69).

Дело в том, что в оригинале, на английском, эта фраза гораздо категоричнее: "Ministers should not do the work which belongs to the church, thus wearying themselves, and preventing others from performing their duty " – "Служители не должны делать работу, которая принадлежит церкви, утомляя себя и **препятствуя другим выполнять свой долг**". Дух Пророчества запрещает служителям поступать подобным образом. Церковь нуждается в росте, а если она не выполняет миссию, она никогда не вырастет.

"Служителям необходимо учить членов Церкви тому, что для своего духовного роста они должны нести то бремя, которое возложил на них Господь, — бремя вести людей к истине. С теми, кто не проникся чувством своей ответственности, следует молиться, их нужно посещать и с ними нужно работать. Не следует приучать членов общины всецело полагаться на вас как на их служителя. Нет, вы должны побудить их использовать все свои способности, чтобы возвещать истину для окружающих их людей. В этом труде бок о бок с ними будут трудиться ангелы небесные. Люди обретут опыт, который укрепит их веру и побудит их во всем доверяться Богу" (Служители евангелия, стр. 200).

С точки зрения Бога, ответственность за выполнение миссии прекрасно распределена. Члену церкви ежедневно нужно молиться, исследовать Библию и делиться вестью о Христе. Один приведенный к Христу человек приведет другого, и так далее. Если верующий не делает этого, он обрекает себя на духовную смерть, точно так же как человек, который непрерывно ест и не двигается, умрет от инфаркта.

С другой стороны, работа служителя заключается в том, чтобы готовить, учить, воспитывать, показывать, вдохновлять и вооружать членов церкви. Это и есть подготовка Церкви к встрече со Христом, созидание Церкви, о которой мечтает Бог, Церкви славной, без пятна и порока. Такую работу невозможно осуществить с кафедры. Часто думают, что если за год провести один семинар для библейских инструкторов и серию бесед для миссионеров-добровольцев, то этого вполне достаточно. Но это не так.

Обучение это личная работа, которая может занять годы. Обучение не происходит за один вечер или даже за месяц. Это процесс, иногда охватывающий всю жизнь. Пока мы обучаемся, мы растем. Недостаточно провести курсы для сорока желающих. Миссия дана всей церкви, каждому ее члену, а не нескольким человекам. Все нуждаются в спасении. Миссия это ключ к росту, а не дополнительная опция. Миссия не для тех, у кого много времени или особый дар, она для всех. Поэтому Елена Уайт пишет, что "с теми, кто не проникся чувством своей ответственности, следует молиться, их нужно посещать и с ними нужно работать".

Это и есть работа пастора: посещать тех, кто не выполняет миссию, проводить с ними время в молитве и учить их, как найти знакомого человека и привести его ко Христу. Так созидается сильная церковь, которая не падет жертвой вражеских атак.

"Если бы наши служители произносили короткие и уместные проповеди, а затем учили членов церкви личному служению, перекладывая на них часть ноши, то и сами убереглись бы от изнеможения, и люди обрели бы от прилагаемых трудов больше духовной силы, а результаты такой совместной работы умножились бы десятикратно" (Голос в речи и пении, гл. 44).

Десятикратные результаты – разве не этого желает любой служитель? Но это произойдет, только если служитель поймет план Божий для евангелизации мира и будет готов исполнять божественное повеление.

Я знаю, что это непростая задача. Поэтому "многим пасторам в силу своего незнания или нежелания не удается привлечь всех членов своей общины к участию в различных областях церковной работы" (Служители евангелия, стр. 198).

Из этой цитаты следует вывод, что служители терпят поражение по двум причинам. Во-первых, потому что они не знают, не умеют, а, во-вторых, потому что, даже зная, не стараются делать то, что должны. В какой группе нахожусь я? С кем я, с теми, кто не понял Божий план или с теми, кто не соглашается с ним?

Помнишь слова мудрого советника царю? Твой злейший враг это ты сам. Не обстоятельства, не место, не менталитет общества, не отсутствие финансов, не трудности, а я сам, неважно, потому ли, что не понял или потому, что не принимаю воли Божьей.

Приведенная цитата на этом не оканчивается: "Если бы пасторы уделяли больше внимания активному вовлечению своего стада в работу, они добились бы большего, имели больше времени для исследований и пасторских посещений, избежав при этом многих осложнений" (Служители евангелия, стр. 198).

Слова "если бы пасторы уделяли больше внимания" означают, что существует еще и третья группа, в которую входят те, кто поняли Божий замысел, хотят так действовать, но не уделяют этой работе достаточно внимания. Они считают, что это "еще один метод", а это не так. Добиться, чтобы каждый верующий получил благословение, приводя людей ко Христу, это не метод. Это основание, отправной пункт, чтобы состоялось все остальное. Можно смело утверждать, что любой метод, любая евангелизационная инициатива, которая оставляет в стороне члена церкви, это метод человеческий. Он может давать результаты, может креститься много людей, могут вырасти десятины и пожертвования, но не будет достигнута цель, ради которой Бог дал поручение Своей Церкви – не будет духовного роста.

"Но, послушайте, – сказал мне один пастор, – если я буду дожидаться, пока члены моей общины приведут людей, то к концу года я не добьюсь поставленных задач. И что я тогда скажу руководству?"

Этот вопрос важнее, чем может показаться на первый взгляд. Некоторые слова Духа Пророчества заставляют меня содрогнуться, например такие: "Руководители Церкви Божьей должны понять, что поручение Спасителя дано всем верующим во имя Его" (Деяния апостолов, стр. 110).

Знаешь, что хочет сказать Бог? Что прежде, чем избрать кого-то на руководящую должность любого уровня в церкви, мы должны спросить его, понимает ли он, что "поручение Спасителя дано всем верующим во имя Его". Важны не талант к руководству, не диплом, не успехи, которых он добился, а понимание божественного замысла для Его Церкви.

Дух Пророчества многократно и в разных формах говорит об этом: "И буду радоваться о Иерусалиме и веселиться о народе Моем; и не услышится в нем более голос плача и голос вопля", – заявляет Бог через Своего слугу Исайю (Ис.65:19). Эти слова исполнятся, когда те, то способны занимать ответственные посты, позволят Его свету сиять… Методы работы Христа должны стать их методами, и они должны научиться на практике применять учение Его слова. (Советы о здоровье и наставления медикам-миссионерам, стр. 338).

Хотя эти слова были написаны для медиков-миссионеров, пламенный призыв обращен ко всем. Дух Пророчества говорит, что если я способен занимать руководящие должности, я не только должен светить сам, но, как лидер, несу ответственность за то, чтобы следовать методам Христа и учению его слова.

"Пресвитеры и все занимающие руководящее положение в общине должны уделять больше внимания планам проведения работы. Они должны так организовать дело, чтобы каждый член общины участвовал в какой-то работе, и никто бесцельно не проводил время, чтобы все могли делать все возможное по мере своих способностей" (Христианское служение, стр. 62).

Церковь никогда не пойдет дальше того, куда дойду я, пастор. Это мой долг – исполнять мечту Бога, сделать ее своей, всегда держать перед глазами образ Иисуса Христа, возвращающегося на облаках небесных, чтобы встретиться со Своей славной Церковью без пятна и порока.

ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ

1. Кто наш злейший враг?

2. Кто такой, согласно Духу Пророчества "скромный и посвященный верующий"?

3. В чем заключается труд служителя?

4. Каковы две причины, по которым пастор терпит неудачи?

5. Что значит в моей жизни цитата из книги "Деяния апостолов", стр. 110?

Глава 11

А ЧТО ЖЕ С ПУБЛИЧНЫМ ЕВАНГЕЛИЗМОМ?

Остаток пришел в мир со свидетельством о рождении, выданном небесным правительством. В Дан. 8:14 и Откр. 14:6-12 описывается, как верный остаток появляется на пророческой сцене, чтобы возвещать вечное евангелие.

Но во времена написания этих библейских текстов еще не было церковной организации и понятия "член церкви". Как же могла быть выполнена миссия, если не было достаточного количества верующих, которые пошли бы по миру, отражая славу Божью? Думая о больших городах, где не было ни одной церкви, Е. Уайт писала: "У Господа есть особая весть для городов, и мы должны провозглашать ее на лагерных собраниях и другими публичными средствами, а также через нашу литературу и периодические издания" (Основы здорового питания, стр. 276).

В другом месте она пишет: "Господь желает, чтобы мы с силой провозглашали весть третьего ангела в крупных городах. Мы не можем проявлять эту силу сами по себе. Все, что мы можем, – это избрать способных мужей и направить их для провозглашения вести в силе Святого Духа" (Евангелизм, стр. 40).

Способные нужды, о которых здесь говориться, это евангелисты.

Публичный евангелизм тогда заключался в сериях бесед, проводимых опытными пасторами. Такие беседы проводили в залах, театрах, больших палатках, в любых подходящих общественных местах. Как правило, евангелист приезжал в такие города с группой библейских инструкторов и оставался проповедовать в течение нескольких недель, пока не организовывалась община. Такая работа была необходима в те времена, не было другого способа основать церкви в тех городах. Но как только появлялась община, даже очень маленькая, вступал в силу другой божественный совет: "Если работа проводится там, где уже есть община верующих, служителю надо основные свои усилия направить не столько на обращение неверующих, сколько на подготовку членов церкви к выполнению посильного для них служения. Служитель должен индивидуально работать с каждым из них, стремясь пробудить в них стремление к обретению более глубокого опыта и к работе для других" (Евангелизм, стр. 111).

И сегодня публичный евангелизм, как мы называем кампании, длящиеся несколько недель и проводимые пастором-евангелистом и группой библейских инструкторов, продолжают оставаться нужными для начала работы на новых территориях, которые еще не были евангелизированы. Но там, где есть адвентисты, нельзя оставлять церковь без дела, Бог осуждает такой подход.

В любом случае публичный евангелизм идет рука об руку с индивидуальной работой верующих. В Библейском Комментарии АСД на 20-ю главу Книги Деяний Апостолов сказано, что для Павла личное благовестие не заменяло публичного, одно дополняло другое.

Каким образом взаимодействуют личное и публичное благовестие? Миссия каждого Христианина – приводить души ко Христу. Иисус преображает людей, Святой Дух убеждает их сделать выбор. Пастор это инструмент в руках Святого Духа, чтобы вести людей к принятию решения, и он делает это, проповедуя.

В наши дни евангелист это духовный акушер. Он приезжает в какой-то населенный пункт, чтобы помочь церкви родить новых верующих. Жатвенная кампания это публичный евангелизм, опирающийся на личное благовестие членов церкви. Во время нее происходит множество духовных рождений. Но чтобы это так и было, церковь прежде должна быть беременна. Это значит, что церковь работает, лично благовествуя друзьям, родственникам и соседям в течение нескольких месяцев. Когда приезжает евангелист, члены церкви приводят этих людей на кампанию, чтобы евангелист помог им принять решение следовать за Христом. Таким образом личное благовестие и публичный евангелизм поддерживают друг друга, как и во времена апостола Павла. Речь идет не о новом методе работы, а о миссионерском плане Иисуса Христа, готовящем Церковь стать Церковью Божьей мечты.

Если мы будем следовать божественным советам, мы всегда будем успешно выполнять миссию, результаты будут позитивными, церковь будет живой, и, в то же время, статистические данные будут расти. Проблема евангелизации больших городов не в том, что это трудная территория, а в том, что черствые сердца людей отказываются прислушаться к божественным советам.

"Люди вдесятеро усложняют работу по распространению истины, пытаясь забрать работу из рук Божьих в свои собственные слабые руки. Они полагают, будто необходимо постоянно изобретать нечто новое, заставляющее людей делать то, что, по их мнению, они обязаны делать" (Евангелизм, стр. 117).

В евангелизме не нужно много изобретать. Иисус поступил бы несправедливо, оставив нам миссию и не указав, как ее исполнить.

Рассказывают, что когда на улицах появились первые почтовые автоматы, люди бросали в щель монетки, но не читали инструкцию. Марки не появлялись, люди злились и нервничали, ругались и стучали по автоматам, которые от такого обращения ломались. Их починили и установили вновь. Теперь на них красовалась ироническая надпись: "Когда вы устанете от бесплодных попыток получить марку, прочтите инструкцию, вдруг получится!" Возможно, эта история не совсем достоверна, но я иногда думаю, что перед Книгой Бытия Бог должен был бы поместить подобное предупреждение относительно миссии.

В 1898 году Е. Уайт написала: "Неужели мы выше нашего Господа? Или же Его методы работы были неверными? Может быть, мы трудились неразумно, утратив простоту и благочестие? Мы еще не усвоили, как должно, наш урок. Христос провозглашает: "Возьмите на себя Мое иго лишений и послушания, и найдете покой душам вашим; ибо иго Мое благо, и бремя Мое легко" (Евангелизм, стр. 58).

О каком иге говорит Иисус? Об ограничениях и послушании. Чем мы должны ограничиться и чему быть послушны? Учитывая контекст цитаты, речь идет о способе работы, которому Христос нас учит, о способе выполнения миссии и приготовлении славной Божьей церкви.

Я пишу эту главу уже ночью, в отеле, при свете настольной лампы. Я в США, где провожу евангельскую кампанию. Сегодня я видел, как горели глаза десятков людей, вышедших вперед на призыв принять Христа. Но мое сердце было тронуто еще сильнее, когда я увидел, как члены церкви шли к ним, чтобы обнять тех, кого они лично привели на кампанию. Это чудесный Божий народ, который готовится к встрече со Христом, это славная Церковь без пятна и порока, это, несомненно, Церковь Божьей мечты.

Я закрываю глаза и представляю себе, как взволнованы ангелы, потому что: "С великой надеждой и радостью ангелы ожидают наших трудов, потому что Божьим средством общения с человеком должен быть человек. И когда мы всецело предаем себя Христу, ангелы радуются тому, что они могут нести любовь Божью с нашей помощью" (Желание веков, стр. 297).

ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ

1. Какую роль выполняет публичный евангелизм в проповеди евангелия?

2. Каким образом публичный и личный евангелизм взаимодействуют?

3. С кем можно сравнить евангелиста?

4. О каком иге говорит Иисус Христос и что это значит?

5. Можно ли придумать нечто новое в евангелизме?

Глава 12

РАБОТА ПАРАМИ И В МАЛЕНЬКИХ ГРУППАХ

Первый в истории вечер пятницы в Эдеме. Адам грустит. Он видит, что все животные сотворены парами, а он один. Адам не понимает, что с ним. Его глаза ищут чего-то, хотя он не знает, чего. Видя его печаль, Бог говорит: "Не хорошо быть человеку одному " (Быт.2:18). И Бог создает Еву.

Если Бог говорит, "не хорошо", то можно быть уверенными, что это не хорошо. Бог никогда не ошибается. Первоначальный замысел Божий состоял в том, чтобы у Адама была спутница, и не только в физическом смысле. Эмоции и внутренняя уверенность, чтобы справляться с жизненными проблемами тоже были учтены. Пока Адам и Ева находились вместе, у врага не было возможности соблазнить их. По отдельности они были беззащитны, и врагу удалось справиться с ними.

Бог никогда не хотел, чтобы люди жили поодиночке. Бог создал человека для жизни среди людей. Нам необходима взаимопомощь, советы, поддержка в трудные моменты.

В выполнении великого поручения не может быть иначе. По этой причине Иисус послал Своих учеников по двое: "Призвав двенадцать и повелев им отправляться в города и селения, Иисус никого не послал в одиночку, но брат был рядом с братом, друг — с другом. Они могли помочь друг другу и приободрить, советоваться и молиться вместе; сила одного восполняла слабость другого. Позднее отправились в путь еще семьдесят учеников. Спаситель хотел, чтобы вестники Евангелия были объединены именно таким образом. И в наше время евангельская работа велась бы гораздо успешнее, если бы почаще следовали этому примеру" (Желание веков, стр. 350).

Рассмотрим тот текст более пристально:

Призвав двенадцать апостолов, Христос повелел им отправляться в путь по двое. Это было не советом, не предложением, не возможностью, а повелением.

Никто не был послан в одиночку. Брат шел рядом с братом, друг – с другом.

Иисус дал такое повеление, чтобы они помогали друг другу, ободряли друг друга, советовались и молились вместе.

Посылая семьдесят учеников, Иисус дал то же самое повеление, идти по двое.

Иисус хотел, чтобы вестники евангелия всегда были объединены именно таким образом.

В наши дни евангельская работа будет намного успешнее, если мы последуем этому совету.

На протяжении церковной истории мы использовали этот принцип для работы миссионерских пар. Члены церкви идут по двое на миссионерскую работу в субботу. Но замысел Христа намного шире. Формирование миссионерских пар имеет смысл только когда необходимо выполнить конкретную работу в какой-то период времени. Но идея, которую вложил Бог в миссию, состоит в том, чтобы она была не работой на ограниченный срок, а стилем жизни. Посылая учеников с поручением, Иисус посылал их жить определенным образом. Проповедь евангелия не была чем-то, что они могли делать, когда у них выдавалось время. Они должны были проповедовать, пока живы. Сама жизнь была свидетельством, и свидетельство было формой жизни. Они связывали с благовестием все свое существование, проповедовали, выполняя свои ежедневные задачи.

Если мы проанализируем стиль жизни учеников Христа и первых христиан, мы увидим, что они объединялись по двое не только для того, чтобы проповедовать, но и вообще во все моменты жизни. Двое учеников пошли искать молодого осла для въезда Господа в Иерусалим (Мф. 21:1). Иоанн и Петр подготавливали пасхальную вечерю (Лк. 22:8), они же вместе шли в храм (Деян. 3:1). Значит, объединение по двое было необходимо не только для выполнения определенной миссионерской работы, но принципом христианской жизни, чтобы помогать друг другу расти, чтобы "могли помочь друг другу и приободрить, советоваться и молиться вместе", чтобы "сила одного восполняла слабость другого".

Наблюдая за жизнью церкви сегодня, мы вынуждены признать, что наш стиль жизни сильно отличается от того, который бог задумал для Своих детей.

Другой очень важный вопрос – организация в церкви малых групп. Дух Пророчества заявляет: "Создание небольших групп для проведения христианской работы является частью плана, который был развернут передо мною Тем, Кто никогда не заблуждается. Если церковь многочисленна, то пусть ее члены объединяются в небольшие группы для работы не только ради членов церкви, но также и на благо неверующим" (Евангелизм, стр. 115).

В больших церквях мало кто знаком друг с другом. Происходит то, что обычно происходит в больших семьях. Ты знаешь, что тот-то приходится тебе племянником, но это мало что значит для тебя.

Это грустно, но это так. В церкви, где семьсот человек, христианин остается одним из многих, статистическим номером. Если в какую-то из суббот он заболевает и не приходит на богослужение, никто не замечает его отсутствия.

В планы Божьи никогда не входило сосредоточение большого числа верующих в одном месте. Большие церкви, как правило, превращаются в церкви-клубы, где люди являются зрителями проводимой программы. Как можно добиться активного участия семисот членов церкви одновременно? Ответ – малые группы. Это вдохновенный ответ, представленный Тем, Кто не ошибается.

А теперь возникает вопрос: как можно организовать малую группу, если не удается организовать церковь даже по парам? Двое – это минимальное количество человек в группе. Чтобы существовали жизнеспособные группы, сначала должны существовать жизнеспособные пары. Церковь, организованная по двое, легко организуется в малые группы, и, если дело пойдет хорошо, то церковь тоже будет существовать успешно. Успех общин поддержит конференцию, унион, дивизион, и даже Генеральную Конференцию.

Никто не рожден, чтобы жить в одиночку, даже в Царствии Божьем. Организуй твою церковь в пары. Не упускай ни одного члена общины. Жить христианской жизнью легче, когда кто-то молится за тебя, когда ты кому-то небезразличен, когда ты думаешь о ком-то и молишься за него. Славная Церковь Божья живет именно так!

ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ

1. Как должны были ученики нести евангелие?

2. Почему Господь послал их по двое?

3. Какое значение для жизни вообще имеет повеление Иисуса идти по двое?

4. Какую связь можно увидеть между этим повелением и Еккл.4:7-12?

5. Какая ответственность лежит на мне по отношению к тем, кто одинок в общине?

Глава 13

РОЛЬ ПЕЧАТНЫХ ИЗДАНИЙ

Я не мог не упомянуть в этой книге о важности печатных изданий в руках славной Церкви, которая отражает характер Иисуса Христа и идет по жизни, возвещая о Спасителе.

В 1857 году Е. Уайт видела сон: "Следующей ночью я видела сон, в котором юноша благородной внешности пришел ко мне в комнату сразу после моей проповеди. Он сказал: Ты привлекла внимание этих людей к важным предметам… Но если вы не приложите более тщательных усилий, чтобы запечатлеть это впечатление в разуме слушателей, ваши труды окажутся почти напрасными. У сатаны приготовлено множество привлекательных вещей, отвлекающих разум, заботы мирские и обольщение богатством вырвут семена истины из сердец. Если бы вы имели печатный материал, готовый для распространения вместе с проповедью, ваши усилия принесли бы куда более значительный результат" (Издательское служение, стр. 45-46).

И еще: "Печать является сильнейшим средством, позволяющим затронуть сердца и разум людей. Мирские люди стремятся захватить печать и не упускают возможности предлагать человеку отравляющую литературу. Если люди, находящиеся под влиянием духа мира сего и сатаны, так ревностно распространяют книги, трактаты и газеты столь разрушительного характера, вы должны быть еще более ревностными в распространении среди людей, возвышающих душу и спасительных для них изданий. (Издательское служение, стр. 44).

Впервые я прочел эти отрывки много лет назад, и они служили мне утешением в моменты, когда мне кажется, что не стоит продолжать писать. Я всегда говорю, что я не писатель. Я служитель, которому стоит усилий писать. Но я понял, что "Наши публикации могут дойти до таких мест, где невозможно проводить собрания. В этих местах преданный своему делу литературный евангелист занимает место проповедника. Благодаря их работе истина открывается тысячам тех людей, которые иначе никогда бы не узнали о ней" (Литературный евангелизм, стр. 8).

Я волнуюсь каждый раз, когда кто-то подходит ко мне, чтобы сказать, что узнал о евангелии из книги или статьи, написанной мной. Я знаю, что однажды, идя по славным улицам Новой Земли, я встречу многих людей, которые никогда не слышали моих проповедей, но прочли какую-то мою книгу.

Но издания не принесли бы много пользы, если бы не было чудесных братьев и сестер, которые берут их и несут своим друзьям, соседям, коллегам, родственникам. Со времен вальденсов таких людей называют книгоношами. Были времена, когда почти каждый христианин был книгоношей. Сегодня это профессиональное служение на всю жизнь, и мы называем таких служителей литературными евангелистами. Тысячи литературных евангелистов откликаются на призыв Бога и несут его свет через печатные издания.

Но издательское дело может гораздо больше. Тебе не обязательно становиться профессиональным книгоношей, чтобы распространять христианскую литературу. Если каждый член церкви понесет наши книги и журналы туда, куда идет, Евангелие будет проповедано гораздо быстрее.

"Есть множество таких мест, которых не может достичь голос нашего служителя, и лишь с помощью нашей литературы — книг, газет и брошюр — возможно донести людям те библейские истины, в которых они нуждаются. Наша литература должна распространяться повсеместно. Истину следует сеять повсюду, ибо мы не знаем, где она будет услышана — здесь или там. С нашим ошибочным суждением [5] мы можем считать, что неразумно давать литературу тем, кто с наибольшей готовностью воспримет истину. Распространяя литературу, сообщающую истину для нашего времени, мы не можем предвидеть результаты" (Литературный евангелизм, стр. 4, 5).

Ты не можешь знать, каков будет результат прочтения книги или журнала. Весть может быть забыта, книга заброшена в дальний угол, пылиться на полке, пожелтеть, но это бомба замедленного действия. Только вечность покажет результаты.

В твоей личной работе, когда ты завоевал доверие человека, для которого трудишься, дай ему книги и журналы. Написанная весть будет оказывать молчаливое воздействие и отвечать на вопросы, которые, возможно, человек не решается задать тебе.

Тебе не обязательно быть литературным евангелистом полный рабочий день. Я знаком со многими христианами, которые работают на предприятиях и в офисах, а свободное время посвящают распространению христианских книг и журналов. Это дает прекрасные результаты. Они налаживают контакт с людьми, которых могут привести ко Христу, оставляют печатную весть в их домах и получают дополнительный заработок для своих семей.

"Когда члены Церкви осознают важность распространения нашей литературы, они будут посвящать этой работе больше времени. В домах людей появятся газеты, брошюры и книги, проповедующие Евангелие... Церковь должна обратить свое внимание на это служение. Это один из тех способов, с помощью которых она распространяет свет по всему миру. Тогда она явится прекрасная, как луна, светлая, как солнце, грозная, как полки со знаменами" (Литературный евангелизм, стр. 7).

Сегодня мир агонизирует. Повсюду видны Знамения Второго Пришествия. Наступает время вернуться в наш небесный дом, откуда грех изгнал нас. Наступает время посмотреть в небеса и увидеть Иисуса Христа, возвращающегося за Своей славной Церковью. Готов ли ты отправиться с Ним на небо?

Я заканчиваю писать эту книгу в отеле большого города. Я вновь смотрю за окно и вижу сотни людей, направляющихся домой после рабочего дня. Чувства переполняют меня. Я знаю, что Тот, Кто начал великое дело, закончит его. Меня укрепляет мысль о том, что Святой Дух может то, чего не может человек. Я верю, что Он продолжает работать в сердцах всех, кто населяет эту землю.

ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ

1. Какое место занимают печатные издания в деле Божьем?

2. Как я могу проповедовать евангелие через книги и газеты?

3. Какими преимуществами обладает печатная весть перед устной?

4. Планируешь ли ты подписать кого-то из твоих знакомых на христианский журнал?

5. Как начиналась христианская церковь? Думал ли ты о силе простого приглашения?